[E] aus Deas lL.cben der
Bilder |
oder die
tunst des Sehens:




N WI
TIEBE&\N‘Pb

far Gilles Aillaud

Das Leben der Bilder oder die Kunst des Sehens erschien 1989 als flnfzehntes SALTO.
Das englische Original erschien 1980 unter dem Titel About Looking bei Writers and
Readers Publishing Cooperative Ltd., London.

Das Kapitel Warum sehen wir Tiere anZ2wurde von Lisa von Mengden Ubersetzt.

©1980 John Berger/ ©1982,1989 flr die deutsche Ausgabe: Verlag Klaus Wagenbach, Berlin 1993.



In Westeuropa und Nordamerika setzte im neunzehnten Jahrhundert ein Prozef3 ein - an des-
sen Ende heute der korporierte Kapitalismus des zwanzigsten Jahrhunderts
steht -, durch den alle Traditionen zerbrachen, die bisher zwischen dem Men-
schen und der Natur vermittelt hatten. Vor diesem Bruch bildeten die Tiere
den innersten Kreis der menschlichen Umgebung. Aber viel-leicht suggeriert
dies bereits eine zu grof3e Distanz: das Tier befand sich zusammen mit dem
Menschen im Zentrum der Welt. Solche Zentralitat war natlrlich sowohl 6ko-
nomisch als auch produktiv. Wie auch immer sich Produktionsmittel und Sozi-
alstruktur anderten, die Menschen waren von den Tieren abhangig, was Nah-
rung, Arbeit, Transportmittel und Kleidung anging.

Doch die Annahme, daf3 Tiere in der menschlichen Vorstellung zuallererst als

Fleisch oder Leder oder Horn auftraten, heif3t, eine Haltung des neunzehnten

Jahrhunderts Jahrtausende zurlick zu projizieren. Tiere fungierten in der Vor-

stellung zuerst als Botschafter und VerheiBung. Zum Beispiel begann man Rin-

der nicht einfach in der Aussicht auf die Gewinnung von Milch und Fleisch zu

domestizieren. Rindvieh hatte magische Funktionen als Orakel oder als Opfer.

Unddie Auswahl einer bestimmten Tierart, die magisch,zahmbarund zum Ver-

zehr bestimmt war, wurde urspriinglich von den Gewohnheiten, der Erreich-

barkeit und der>Einladung«des fraglichen Tieres bestimmt.

Der weiRe gute Ochse ist meine Mutter, 1 Evans-Pritchard: The Nuer:a Description of
Und wir sind das Volk meiner Schwester, e oo 00d anaeoltical
Das Volk von N ya/‘/'an Bul ... 2 Indianer aus Hawail, zitiert bei Lévi-Strauss
Freund, starker Ochse der gespreizten Horner, fnbas wilde benken.

Der Duimmer in der Herde briillst,

Du Ochse, Kind vom Sohn des Bul Maloa.’

Tiere werden geboren, sie sind flhlende und sterbliche Wesen. Darin gleichen
sie dem Menschen. Sie unterscheiden sich vom Menschen weniger in ihrer
grundsatzlichen alsin ihrer sichtbaren Anatomie —, in ihren Gewohnheiten, inrer
Zeit, inren physischen Fahigkeiten. Sie sind sowohl gleich als auch ungleich.
»Wir wissen, was die Tiere tun und was der Biber und die
Baren und der Lachs und die anderen Kreaturen brauchen, denn einmal waren
unsere Manner mit ihnen verheiratet und erhielten dieses Wissen von ihren

e PDoch die Annaehme, deald

Tiere in der menschlichen
Vorsbellungo zueallererst

als Fleisch oder L.eder oder

Norn eauftraten, heil3t,

cine ung decs ncunzehnten

Jehrhunderts Jahrtaeusende
zuruck zu projizieren.

Die Augen eines Tieres sind, wenn sie einen Menschen betrachten, aufmerk-
sam und wachsam. Das gleiche Tier wird vermutlich andere Tiere auf die glei-
che Weise ansehen. Fir den Menschen ist kein besonderer Blick reserviert.
Doch keine andere Gattung als die des Menschen wird den Blick des Tieres
als vertraut empfinden. Andere Tiere nimmt der Blick gefangen. Der Mensch
jedoch wird sich, indem er den Blick erwidert, seiner selbst bewuft.



Das Tier beobachtet ihn genau, Gber einen schmalen Abgrund des Nicht-Ver-
stehens hinweg. Aus diesem Grund kann der Mensch das Tier Uberraschen.
Doch auch das Tier — selbst wenn es domestiziert ist - vermag den Menschen
zu Uberraschen. Der Mensch blickt ebenfalls Uber einen ahnlichen, wenn auch
nicht identischen Abgrund des Nicht-Verstehens hinweg. Wo immer er auch
hinblickt. Er blickt immer Uber einen Abgrund aus Unwissenheit und Angst.
Wenn er nun von einem Tier wahrgenommen wird, wird er so gesehen, wie er
seine Umgebung sieht. Weil er dies erkennen kann, wird inm der Blick des Tie-
res zu einem vertrauten. Und doch ist das Tier verschieden und kann nie mit
einem Menschen verwechselt werden. Daher schreibt man Tieren eine Macht
zu, die sich zwar mit menschlicher Macht vergleichen 1at, doch niemals mit
ihr zusammenfallt. Das Tier hat etwas Geheimnisvolles, das, anders als die
Geheimnisse der Hoéhlen, Berge und Meere, sich in besonderer Weise an den

Menschen wendet. Die Beziehung zwischen Mensch und Tier wird vielleicht

klarer, wenn man den Blick eines Tieres mit dem Blick eines anderen Men-
schen vergleicht. Zwischen zwei Menschen werden die zwei Abgrinde, jeden-
falls im Prinzip, durch die Sprache Uberbrickt. Wenn sie sich auch feindlich
gegenuberstehen und kein Wort fallt (selbst wenn die beiden verschiedene
Sprachen sprechen), ermdéglicht die bloRe Existenz der Sprache, daf3 zumin-
dest einer, oder vielleicht auch beide, sich durch den anderen bestatigt. Die
Sprache erlaubt es dem Menschen, auf den anderen zu rechnen wie auf sich
selbst. (Die Bestatigung, die Sprache vermittelt, kann auch menschliche Unwis-
senheitund Angst einschlie3en. Beim Tier ist Angst die Reaktion auf ein Signal,
beim Menschen dagegen ist sie endemisch.) Kein Tier aber
bestéatigt den Menschen, weder im positiven noch im negativen Sinne. Das Tier
kann getdtet und gegessen werden, so daf3 seine Energie der des Jagers hin-
zugefugt wird. Das Tier kann gezahmt werden, so daf3 es den Bauern versorgt
und furihn arbeitet. Aber die ihm fehlende gemeinsame Sprache, sein Schwei-
gen gewahrleisten seine Distanz, seine Verschiedenheit, seine Ausgeschlos-
senheit vom Menschen. Gerade wegen dieser Verschie-
denheit kann jedoch das Leben eines Tieres, obwohl niemals mit dem eines
Menschen zu verwechseln, als parallel zu diesem verstanden werden. Nur im
Tod treffen sich die beiden parallelen Linien; kreuzen sich vielleicht nach dem
Tod, um dann wieder parallel nebeneinander zu laufen: daher der weitverbrei-

tete Glaube an die Seelenwanderung. Auf Grund dieser Parallelitat bieten die

Tiere dem Menschen eine Gesellschaft an, die sich ganzlich von der mensch-
lichen unterscheidet. Sie ist deshalb anders, weil sie der Einsamkeit des Men-
schen als Gattung angeboten wird. Die nicht-sprechende
Gesellschaft der Tiere wurde haufig fur so gleichwertig gehalten, da3 man oft
die Ansicht findet, gerade dem Menschen fehle die Fahigkeit, mit den Tieren
zu sprechen — daher auch die Geschichten und Legenden von auf3ergewdhnli-
chen Menschen, wie etwa Orpheus, die mit den Tieren in ihrer Sprache reden
konnten. Worin bestand das Geheimnis der Gleichheit
und Ungleichheit des Tieres mit dem Menschen?2 Das Geheimnis, dessen Exis-
tenz der Mensch sofort erkannte, als er den Blick eines Tieres auffing.

In gewissem Sinne ist die gesamte Anthropologie, die sich
mit dem Ubergang von der Natur zur Kultur befaft, eine Antwort auf diese
Frage. Aber es gibt auch eine allgemeine Antwort. Alle Geheimnisse handeln
davon, daf3 Tiere Vermittler zwischen dem Menschen und seinem Ursprung
sind. Darwins Evolutionstheorie, unausléschlich mit dem Stempel des europai-
schen neunzehnten Jahrhunderts versehen, gehoért dennoch einer Tradition
an, die fast so alt ist wie der Mensch selbst. Tiere vermittelten zwischen dem
Menschen und seinem Ursprung, weil sie dem Menschen ebenso gleich wie
ungleich waren.

Der Mensch J cdoch wird sich,
mdem er den Blick erwidert,

seimner selbst bewul3b.



Die Tiere kamen aus dem Land hinter dem Horizont. Sie gehoérten dorthin und
auch hierher. Sie waren ebenso sterblich wie unsterblich. Das Blut eines Tie-
res flo3 wie Menschenblut, aber seine Gattung starb nicht aus, jeder Ldwe war
LOWE und jeder Ochse war OCHSE. Dies - vielleicht der erste existentielle
Dualismus - spiegelte sich im Umgang mit den Tieren. Sie wurden unterwor-
fen und verehrt, gezlichtet und geopfert.

Heute finden sich noch Rudimente dieses Dualismus bei
denen, die in enger Vertrautheit mit Tieren leben und von ihnen abhéngig sind.
Ein Bauer hat sein Schwein gern und freut sich doch, dessen Fleisch einzup6-
keln. Bezeichnend daflr ist, und fir den Fremden aus der Stadt so schwer zu
verstehen, daf3 die beiden Aussagen durch ein und verbunden sind und nicht

durchein aber.

Die Parallelitat inrer ahnlichen /unahnlichen Leben hatte zur Folge, daf3 Tiere
einige der ersten Fragen herausforderten und zugleich die Antworten darauf
anboten. Das erste thematische Objekt flr die Malerei war das Tier. Wahr-
scheinlich war die erste Farbe Tierblut. Und es ist nicht unsinnig anzuneh-
men, daf3 die erste Metapher das Tier war. Rousseau behauptete in seinem
Essay tber den Ursprung der Sprachen, daf3 Sprache aus der Metapher gebo-
ren wurde: »Wie Emotionen die ersten Motive waren, die den Menschen dazu
veranlaf3ten zu sprechen, so waren seine ersten Auerungen Tropen (Meta-
phern).Die figurative Sprache wurde zuerst geboren, eigentliche Bedeutungen
wurden erst zuletzt gefunden.« Wenn die erste Metapher ein
Tier war, so deshalb, weil die grundlegende Beziehung zwischen Mensch und
Tier eine metaphorische war. In dieser Beziehung enthillte das, was den bei-
den Begriffen — Mensch und Tier — gemeinsam war, auch das, was sie unter-

schied. Und umgekehrt. In seinem Buch
Uber Totemismus kommentiert Lévi-Strauss Rousseaus Uberlegungen: »Weil
der Mensch sich urspringlich mit all jenen identisch flhlte, die wie er waren
(zu denen wir, wie Rousseau besonders betont, die Tiere rechnen mussen),
erwarb er schlief3lich die Fahigkeit, sich abzugrenzen, wie er sie gegeneinan-
der abgrenzte - das heif3t, die Verschiedenheiten der Arten zur begrifflichen
Unterstltzung fir die soziale Abgrenzung zu benutzen.«

Rousseaus Erklarung Uber die Urspriinge der Sprache zu
akzeptieren, heif3t naturlich, bestimmten Fragen auszuweichen (welches war
die kleinste soziale Organisation, die fur den Durchbruch von Sprache not-
wendig gewesen iste). Doch kann die Suche nach dem Ursprung niemals vollig
befriedigt werden. Die Vermittlung der Tiere bei dieser Suche bot sich deshalb
an, weil Tiere mehrdeutig bleiben. Alle Theorien Uber den
wahren Ursprung dienen nur dazu, das, was folgt, besser zu definieren. Wer
nicht mit Rousseau Ubereinstimmt, bestreitet zwar den Standpunkt eines
Menschen, nicht aber eine historische Tatsache. Weil die Erfahrung nahezu
verlorengegangen ist, suchen wir zu definieren, warum Tier-Zeichen Uberall

verwendet wurden, um die Erfahrung der Welt darzustellen.

3 Vgl Roy Willis, Man and Beast.

Man sah Tiere in acht der zwoélf Zeichen des Tierkreises. Bei den Griechen war
dasZeichenflrjede derzwolf Stunden des Tagesein Tier.(Das erste eine Katze,
dasletzte ein Krokodil.) Die Hindus glauben, da3 die Erde aufdem Rlcken eines
Elefantenruht,und der Elefantaufeiner Schildkréte. Fir die Nuer des stdlichen
Sudan? »lebten urspringlich alle Lebewesen, einschlief3lich der Menschen, in
freundschaftlichem Verhaltnis miteinander in einem Camp. Der Zwist begann,
als der Fuchs den Mungo dazu Uberredete, dem Elefanten einen KnUppel ins
Gesicht zu werfen. Ein Streit folgte, und die Tiere trennten sich; jeder ging sei-
nes Weges und fing an, so zu leben, wie sie es heute alle tun, statt sich gegen-
seitig zu téten. Der Magen, der zunachst fur sich allein im Busch lebte, drang
in den Menschen ein, so daf3 er jetzt immer hungrig ist. Die Sexualorgane, die
ebenfalls losgeldst waren, hangten sich bei Mannern und Frauen an, so daf3 sie
sich nun standig gegenseitig begehren. Der Elefant lehrte den Menschen, wie
man Hirse stampft, so daf3 er jetzt seinen Hunger nur durch endlose Arbeit stil-
len kann. Die Maus lehrte den Mann zu zeugen und die Frau zu gebaren. Und
der Hund brachte den Menschen das Feuer«.

Die Beispiele sind zahllos. Uberall boten Tiere Erklarungen an oder, genauer, lie-
henihren Namen oder Charakter einer Eigenschaft, die wie alle Eigenschaften
inihrem Kern mysteriés war.



Was die Menschen vonden Tieren unterschied, war die menschliche Fahigkeit
zum symbolischen Denken, die Fahigkeit, die untrennbar ist von der Entwick-
lung der Sprache, in der Worte nicht blof3e Signale waren, sondern die Signifi-
kanten von etwas anderem als sie selbst. Nun waren aber die ersten Symbole
Tiere. Was die Menschen von den Tieren unterschied, wurde aus der Bezie-

hungzuihnen geboren. Die /lias ist einer der ersten uns zuganglichen Texte, und

in ihr enthllt die Verwendung der Metapher noch die Nahe von Mensch und
Tier, jene Nahe, aus der die Metapher selbst entstand. Homer beschreibt den
Tod eines Soldaten auf dem Schlachtfeld und dann den Tod eines Pferdes.
Beide Tote sind in Homers Augen in gleicher Weise transparent; es gibt in dem
einen Fall nicht mehr Brechung als in dem anderen.

»Aber Idomeneus traf in des Erymas’ Mund mit des Erzes
/ Stoss; und es drang aus dem Nacken die eherne Lanze durchbohrend / Unter
dem Hirn ihm hervor und zerbrach die Gebeine des Hauptes; / Und ihm ent-
stlrzten die Zahn', und Blut erfllite die Augen / Beid’, auch atmet’ er Blut aus
dem offenen Mund und der Nase / Rdchelnd empor; und dunkles Gewolk des
Todes umhullt’ ihn.« Das war ein Mensch.

Drei Seiten weiter ist es ein Pferd, das getroffen zu Boden
sinkt: »Auch Sarpedon verfehlt' inn selbst (Patroklos) mit der blinkenden Lanze,
| Werfend den anderen Wurf; doch Pedasos stlirmt’ er dem Rosse, / Rechts in
die Schulter den Speer; und es roéchelte schwer aufatmend,/ Stlrzete dannin
den Staub mit Geschrei, und das Leben entflogihm.« Das war ein Tier.

Das 17. Buch der //ias beginnt damit, daf3 Menelaos Uber dem Korper des Pat-
roklos steht, um die Trojaner daran zu hindern, ihn zu rauben. Hier setzt Homer
Tiere als metaphorische Verweise ein, um die ungewdhnliche oder hervorra-
gende Qualitat verschiedener Augenblicke ironisch oder bewundernd mit-
zuteilen. Ohne das Beispiel der Tiere waren solche Augenblicke weiterhin
nicht beschreibbar gewesen. »Rasch durch das Vordergew(hl, mit strahlen-
dem Erze gewappnet, / Kam und umwandelt’ er ihn wie das Kalb die blékende
Starke, / Die ihr erstes gebar, noch neu den Sorgen der Mutter: / Also umging

Patroklos der braunliche Held Menelaos.« Ein Trojaner attackiert ihn, und Menelaos ruft voller Iro-

nie Zeus an: »Vater Zeus, nicht ziemt es, so trotzige Worte zu rufen! / Nie doch
trotzt ein Pardel so fUrchterlich, nie auch ein Léwe, / Noch der Eber des Waldes,
der grimmige, welchen vor allen / Grof3er Zorn im Busen mit drohender Starke
daherschnaubt,/ Als sich Panthoos’ Séhne, die Lanzenschwinger, erheben!«

Menelaos tétet daraufhin den Trojaner, der ihn angriff, und
niemand wagt es hinfort, sich ihm zu nahern. »letzt, wie ein Léw im Gebirge
genahrt, der Starke vertrauend, / Hascht aus der weidenden Herde die Kuh,
die am schdnsten hervorschien;/ Ihr nun bricht er den Nacken, mit machtigen
Zahnen sie fassend, / Erst, dann schlUrft er das Blut und die Eingeweide hin-
unter / Und zerfleischt; doch ringsum die Hund’ und die Manner des Hirten /
Scheuchen ihn laut anschreiend von fernher, aber auch keiner / Wagt inm ent-
gegen zu gehn; denn es fasste sie bleiches Entsetzen:/ Also wagt’ auch keiner,
das mutige Herz in dem Busen, / Dort ihm entgegen zu gehn, dem rihmlichen
Held Menelaos.« Jahrhunderte nach Homer systemati-
siert Aristoteles in seiner Geschichte der Tiere, dem ersten bedeutenden wis-
senschaftlichen Werk zu diesem Thema, die vergleichbare Beziehung zwi-
schen Mensch und Tier.

»Bei der Mehrzahl der Tiere findet man Spuren von physischen Eigenschaf-
ten und Haltungen, die bei den Menschen etwas starker differenziert sind.
Denn genauso, wie wir auf Ahnlichkeiten in den physischen Organen hinwei-
sen, erkennen wir in einer Reihe von Tieren Sanftmut und Wildheit, Milde oder
Gereiztheit, Mut oder Furchtsamkeit, Angst oder Vertrauen, Optimismus oder
gemeine List, und im Hinblick auf die Intelligenz etwas der Klugheit Verwand-
tes. Einige dieser Eigenschaften unterscheiden sich beim Menschen nur quan-
titativ, wenn man sie mit den entsprechenden Eigenschaften bei Tieren ver-
gleicht: das heif3t, daf3 der Mensch mehr oder weniger von einer Eigenschaft
hat, und ein Tier mehr oder weniger von einer anderen; andere Eigenschaf-
ten im Menschen werden von analogen und nicht identischen Eigenschaften
reprasentiert; so wie wir zum Beispiel beim Menschen Wissen, Weisheit und
Klugheit finden, so finden wir bei Tieren ein gewisses natlrliches Potential, das



mit diesen Eigenschaften verwandt ist. Die Wahrheit dieser Behauptung ver-
steht man besser, wenn man sich das Phanomen der Kindheit ansieht: dennin
Kindern beobachten wir die Spuren und Samen dessen, was eines Tages feste
psychologische Gewohnheiten sein werden, obwohl sich ein Kind psycholo-
gisch vorerst kaum von einem Tier unterscheidet ... «

Den meisten modernen rgebildeten< Lesern wird diese Passage, flrchte ich,
zwar edel, aber zu anthropomorphisierend vorkommen. Sanftmut, Gereiztheit,
Scharfsinn, so werden sie argumentieren, sind keine moralischen Qualitaten,
die Tieren zugeschrieben werden kénnen. Und die Behavioristen wirden die-
sen Einwand unterstutzen.

Doch bis zum neunzehnten Jahrhundert war der Anthropomorphismus
wesentlich flr die Beziehung zwischen Mensch und Tier und brachte ihre Ver-
wandtschaft zum Ausdruck. Er war das Residuum der standigen Verwendung
von Tiermetaphern. Wahrend der letzten zwei Jahrhunderte verschwanden
die Tiere allmahlich. Heute leben wir ohne sie. Und in dieser neuen Einsamkeit
macht uns der Anthropomorphismus doppelt unsicher.

Der entscheidende theoretische Bruch kam mit Descartes. Der Dualismus, der
in der Beziehung des Menschen zum Tier lag, wurde von Descartes internali-
siert, er verlegte ihn/n den Menschen.Indem er strikt den Kérper von der Seele
trennte, Uberlie3 er den Kérper den Gesetzen der Physik und Mechanik, und
da Tiere keine Seele besaf3en, wurde das Tier auf das Modell einer Maschine

reduziert.
Die Konsequenzen jenes von Descartes eingeleiteten Bruchs wurden nur lang-
sam spurbar. Erst etwa ein Jahrhundert spater zeigt der gro3e Naturforscher
Buffon — obwohl auch er das Maschinenmodell akzeptiert und anwendet, um
Tiere und ihre Fahigkeiten zu Kklassifizieren — wieder eine gewisse Zuneigung
gegenUber Tieren, die sie zeitweise erneut als Gefahrten gelten 1a3t. In dieser

Zartlichkeit liegt ein bi3chen Neid. Dennwas der Mensch tun muf3,um das

Tier,das Mechanische in sich zu Gberwinden, und das zu tun, was der ihm eige-
nen Spiritualitat entspricht, ist oft qualvoll. Und deshalb scheint sich ihm das
Tier trotz des Maschinenmodells vergleichsweise einer gewissen Unschuld
zu erfreuen. Man hat dem Tier die Erfahrungen und Geheimnisse fortgenom-
men, und diese neu erfundene >Unschuld< ruft nun im Menschen eine Art Nos-
talgie hervor. Zum ersten Mal versetzt man die Tiere in eine entschwindende
Vergangenheit. In der Passage lber den Biber heif3t es bei Buffon:

»In dem Maf3e, wie sich der Mensch Uber den Naturzu-stand erhoben hat,
sind die Tiere unter ihn hinabgefallen: erobert und versklavt oder als Rebel-
len behandelt und mit Gewalt in alle Winde verstreut, haben sich ihre Gemein-
schaften aufgelést, ist ihre Fertigkeit unproduktiv geworden und ihre Kunst
verschwunden; jede Spezies hat inre allgemeinen Eigenschaften verloren, sie
alle haben nur ihre besonderen Fahigkeiten behalten, die bei manchen durch
Beispiel, Nachahmung und Erziehung entwickelt wurden, bei anderen durch
Angst und Zwang wahrend der standigen Sorge zu Uberleben. Welche Visio-
nen und Plane kénnen diese seelenlosen Sklaven haben, diese Relikte einer
Vergangenheit ohne Macht? Nur Rudimente ihrer einst
wunderbaren Fertigkeit sind an langst verlassenen Orten Ubriggeblieben, die
dem Menschen seit Jahrhunderten unbekannt waren, wo jede Spezies frei
ihre natlrlichen Fahigkeiten einsetzte und sie in Frieden in einer dauerhaften
Gemeinschaft vervollkommnete. Die Biber sind vielleicht das einzige lebende
Beispiel, das letzte Denkmal jener Tier-Intelligenz ..«

Obwohl eine solche Nostalgie den Tieren gegenlber bereits eine Erfindung
des achtzehnten Jahrhunderts war, sind noch zahllose leistungsstarke Erfin-
dungen notwendig gewesen - die Eisenbahn, Elektrizitat, das Flie3band, die
Konservenindustrie, das Auto, chemischer Dunger —, ehe die Tiere ganzan den

Rand der Aufmerksamkeit gedrlickt werden konnten. Im zwanzigsten Jahrhundert ersetzte die

Dampfmaschine die Zugtiere auf den Straen und in den Fabriken. Die Stadte,
die immer schneller wuchsen, verwandelten das umliegende Land in Vororte,
wo Feldtiere, wilde oder domestizierte, selten wurden. Die kommerzielle Aus-
beutung bestimmter Tierarten (Bisons, Tiger, Rentiere) hat diese nahezu aus-
geldéscht. Das Wildleben, jedenfalls was davon Ubrig ist, bleibt in immer héhe-
rem Mafe auf Nationalparks und Reservate beschrankt.



Schlies3lich wurde das Modell von Descartes noch Ubertroffen. In den ersten
Stadien der Industriellen Revolution hat man Tiere als Maschinen eingesetzt.
Ebenso Kinder. Spater, in den sogenannten postindustriellen Gesellschaften,
behandelt man sie als Rohmaterial. Tiere, die man als Nahrungsmittel braucht,
werden wie Fabrikwaren weiterverarbeitet.
»Eine andere riesige Anlage, die man jetzt in Nord-Carolina plant, wird eine Fla- 4 Susan George, How the Other Half Dies.
che von 150 000 Hektar umfassen, aber nur 1000 Menschen beschéftigen,
einen pro 15 Hektar. Maschinen, auch Flugzeuge, saen den Samen aus, diingen
und ernten. Damit fUttert man die 50 000 Rinder und Schweine ... diese Tiere
werden niemals den Boden berihren. Sie werden in speziell entworfenen Stal-
len gezlchtet, aufgezogen und bis zu ihrer Reife geflttert.«4
Diese Reduktion des Tieres, die sowohl eine theoretische
als auch eine 6konomische Geschichte hat, gehért dem gleichen Prozef3 an
wie jene, durch die Menschen aufisolierte produktive und konsumierende Ein-
heiten reduziert worden sind. Tatsachlich erfolgte in dieser Zeit der Zugang
zum Menschen nach dem Muster des Zugangs zum Tier. Der am Mechani-
schen orientierte Blick auf die Arbeitskapazitat des Tieres wurde spateraufdie
der Arbeiter Ubertragen. F. W. Taylor, der den»Taylorismus« des »wissenschaft-
lichencManagements der Industrie entwickelte, schlug vor, daf3 die Arbeit »so
stupide« und so phlegmatisch sein muUsse, daf3 der Arbeiter »in seiner men-
talen Verfassung eher dem Ochsen als irgendeinem anderen Typ ahnelex.
Fast alle modernen Techniken der sozialen Konditionierung wurden zunachst
anhand von Tierexperimenten aufgestellt. Ebenso die Methoden der soge-
nannten Intelligenztests. Heute haben Behavioristen wie Skinner die eigentli-
che Vorstellung vom Menschen in die Grenzen dessen verbannt, was sie aus
ihren klinstlichen Tests mit Tieren geschlossen haben.
Gibt es nicht doch eine Mdglichkeit, daf3 sich die Tiere,
anstatt zu verschwinden, weiterhin vermehren2 Niemals hat es so viele Haus-
tiere gegeben, wie man sie heute in den Stadten der Industrielander findet.
Man schatzt, daf3 es in den Vereinigten Staaten mindestens vierzig Millionen
Hunde gibt, vierzig Millionen Katzen, finfzehn Millionen Végel und zehn Millio-
nen andere Haustiere. In der Vergangenheit hielten sich die Familien aller Klas-
sen Haustiere, weil sie nutzlich waren — Wachhunde, Jagdhunde, mausefres-
sende Katzen und so weiter. Das Halten von Tieren nicht im Hinblick auf ihre
NuUtzlichkeit, genauer das Halten von »petsc (im sechzehnten Jahrhundert
meinte das Wort im allgemeinen ein Lamm, das von Hand aufgezogen wurde),
ist eine moderne Einrichtung, und in dem gesellschaftlichen Ausmaf3, wie
es heute existiert, einzigartig. Es gehdrt zum allgemeinen, aber individuellen
Rlckzug in die private kleine Familieneinheit, der mit Erinnerungsstiicken an
die duBere Welt dekoriert oder ausgestattet wird, durch den sich Konsumge-
sellschaften auszeichnen. Der kleinen Einheit des Familien-
lebens fehlt es an Raum, Erde, Boden, anderen Tieren, den Jahreszeiten, den
naturlichen Temperaturen und anderem mehr. Das Haustier wird entweder
sterilisiert oder sexuell isoliert, in seiner Bewegungsfreiheit au3erordentlich
eingeschrankt, fast aller Kontakte mit anderen Tieren beraubt und mit kinst-
licher Nahrung gefuttert. Das ist der materielle Prozef3, der sich hinter dem
Gemeinplatz verbirgt, da3 Haustiere ihren Herrchen oder Frauchen zu ahneln
beginnen. Sie sind die Geschdpfe der Lebensweise ihres Besitzers.
Genauso wichtigist es, in welcher Weise der gewdhnliche
Tierhalter zu seinem Tier steht. (Nebenbei: Kinder spielen eine etwas andere
Rolle.) Das Tier vervollsténdigt inn, antwortet auf gewisse Aspekte seines Cha-
rakters, die sonst unbestatigt blieben. Er kann fur sein Tier jemand sein, der er
fur niemanden oder nichts sonst ist. Darlber hinaus kann das Haustier in der
Weise abgerichtet werden, daf3 es so reagiert, als wenn es dies auch erkennen
kénnte. Das Haustier spiegelt einen Charakterzug seines Besitzers, der sonst
nie refiektiert wird. Aber da in dieser Beziehung die Autonomie beider Betei-
ligten verlorengegangen ist (der Besitzer ist der Spezielle-Mensch-der-er-nur-
fur-sein-Tier-ist, und das Tier hangt von seinem Besitzer in allen seinen physi-
schen BedUrfnissen ab), wurde die Parallelitat ihrer beiden getrennten Leben
zerstort.



Wir erkennen in
ciner Heihe von Tieren

Seanftmut und Wildheit,

Milde oder eercizbhert,
Mut oder Furchttsemlzeit,

é\ﬂgst) oder Vertraeuen,

Opbtimismus
oder gemeine I ast,

und im HNinblick auyfdie

Intellisenz ebweas

der Hrlugheit Verwandtes.

Die kulturelle Verdrangung der Tiere ist natlrlich ein komplexerer Prozef3 als

ihre physische Verdrangung. Die Phantasietiere kdnnen nicht so leicht verjagt

werden. Sprichwérter, Traume, Spiele, Geschichten, Aberglauben, die Spra-

che selbst erinnern an sie: die sind nicht verjagt worden, statt dessen hat man

sie anderen Kategorien zugeschrieben, so daf3 die Kategorie Tier ihre zentrale

Bedeutung verloren hat. Vor allem hat man die Tiere den Kategorien Familie

und Schauobjekte zugeordnet. Die indie Familie gewahlt wurden, ahneln in gewisser Weise den
Haustieren. Aber da sie keine physischen BedUrfnisse oder Begrenzungen wie
die wirklichen Haustiere haben, kann man sie véllig in menschliche Puppen
verwandeln. Die Bucher und Zeichnungen von Beatrix Potter sind ein frihes
Beispiel; alle Tierproduktionen der Disney-Industrie sind ein neueres und ext-
remeres. In diesen Werken wird die Banalitat der herrschenden sozialen Prak-
tiken universalisiert,indem man sie auf das Tierreich projiziert. Der folgende
Dialog zwischen Donald Duck und seinen Neffen spricht flir sich selbst.

Donald: Mensch, was fur ein Tag! Ein perfekter Tag zum Fischen,
zum Bootfahren, zum Verabreden oder zum Picknicken — nur
kann ich nichts davon machen!

Neffe: Warum nicht, Onkel Donaldé Was hélt dich
davon ab?

Donald: Das liebe Geld, Jungs! Wie immer bin ich blank,
und es sind noch Aonen bis zum Zahltag.

Neffe: Du kbnntest einen Spaziergang machen. Onke/

Donald - geh doch Vbgel beobachten.

Donald: (Seufz!) Wahrscheinlich muf3 ich! Aber zuerst warte ich
noch auf den Postboten. Er bringt vielleicht gute Nachrichten!

Neffe: Wahrscheinlich einen Scheck von einem unbekannten Ver
wandten aus Geldstadte

Abgesehen von ihrem Auf3eren sind diese Tiere in der sogenannten schwei-
genden Mehrheit aufgegangen.



Die Tiere, die zum Schauobjekt geworden sind, sind auf andere Weise ver-
schwunden. In den Schaufenstern der Buchladen zu Weihnachten sind etwa
ein Drittel der ausgestellten Blcher Tierbilderbucher. Junge Eulen oder Giraf-
fen, die die Kamera in einem Bereich festhalt, der, obwohl er flr die Kamera
vOllig sichtbar ist, niemals vom Betrachter betreten werden wird. Alle Tiere
erscheinen, als wirde man sie wie Fische durch das platte Glas eines Aquari-
ums sehen. Die Grinde daflr sind sowohl technischer als auch ideologischer
Art. In technischer Hinsicht dienen die Gerate, die man verwendet, um immer
verblUffendere Bilder zu erhalten - versteckte Kameras, Teleskope, Blitz, Fern-
steuerung und so weiter —, dazu, Bilder herzustellen, die in sich vielfaltige
Momente ihrer eigentlichen Unsichtbarkeit enthalten. Es gibt diese Bilder nur

dank der Existenz einer technischen Hellsichtigkeit. Ein vor Jahren erschienenes, sehr gut gemachtes

Buch mit Tierphotographien (La Féfe Sauvage von Frédérik Rossif) erklart im
Vorwort: »Jedes dieser Bilder dauerte in der realen Zeit weniger als drei Hun-
dertstel Sekunden, das heif3t, sie liegen weit Uber der Kapazitat des mensch-
lichen Auges. Was wir hier sehen, wurde nie zuvor gesehen, weil es vollig
unsichtbar ist.« Flr die damit verbundene Ideologie sind Tiere
immer die Beobachteten. Die Tatsache, daf3 sie uns beobachten kénnen, hat
jede Bedeutung verloren. Sie sind die Objekte unseres sich immer weiter aus-
dehnenden Wissens. Was wir Uber sie wissen, ist das Maf3 unserer Machtflille,
und daher ein Maf3 dessen, was unsvonihnentrennt.Je mehr wir wissen, desto

weiter sind sie von uns entfernt.
Doch die gleiche Ideologie besagt auch, wie Lukacs in Geschichte und Klas-
senbewui3tsein hervorhebt, daf3 Natur eine Wertvorstellung ist. Ein Wert, der
den sozialen Institutionen entgegengesetzt wird, die den Menschen seines
natlrlichen Wesens berauben und ihn einsperren. »Die Natur gewinnt auf
diese Weise die Bedeutung des Organisch-Gewachsenen, des Nicht-vom-
Menschen-Geschaffenen, im Gegensatz zu den kunstlichen Strukturen der
menschlichen Zivilisation. Gleichzeitig kann sie als jener Aspekt menschlicher
Innerlichkeit verstanden werden, der natlrlich geblieben ist, oder zumindest
dazu neigt oder sich danach sehnt, wieder naturlich zu werden.« Dieser Natur-
auffassung zufolge wird das Leben des wilden Tiers zum Ideal, zu einem inter-
nalisierten Ideal, das einen verdrangten Wunsch in Form eines Gefluihls umklei-
det. Das Bild des wilden Tieres wird zum Ausgangspunkt eines Tagtraums:
der Punkt, von dem aus der Tagtraumer weggeht und uns dabei den Rlcken

zukehrt.

Den Grad der Verwirrung, mitdem wir es hier zutun haben, bezeichnet
die folgende Geschichte, die in einer englischen Zeitung veréffentlicht wurde:
»Die Londoner Hausfrau Barbara Carter gewann auf einer Wohltatigkeitsveran-
staltung den Wettbewerb sWinsch Dir was<« und sagte, sie wolle einen Léwen
kissenundin die Arme nehmen. Am Mittwochabend lag sie miteinem Schock
und Verletzungen am Hals im Krankenhaus. Man hatte Mrs. Carter, 46, am Mitt-
woch zu den Léwengehegen des Safari-Parks in Bewdley gebracht. Als sie sich
vorbeugte, um die Loéwin Suki zu streicheln, stlirzte sich diese auf sie und rif3
sie zu Boden. Die Warter sagten spater: »Wir scheinen uns sehr getauscht zu
haben. Denn wir haben die Léwin immer fur vollkommen harmlos gehalten.«
Die Darstellung von Tieren in der romantischen Malerei des neunzehnten
Jahrhunderts brachte bereits das Eingestandnis ihres drohenden Verschwin-
dens. Die Bilder zeigen Tiere, die sich in eine nur in der Vorstellung existie-
rende Wildnis zurtickziehen. Es gab jedoch einen Klnstler im neunzehnten
Jahrhundert, der von der kurz bevorstehenden Transformation besessen war,
und dessen Werk eine unheimliche lllustration dieses Prozesses darstellte.
Grandville veréffentlichte sein Werk »Das 6ffentliche und private Leben der
Tiere«in Fortsetzungen von 1840 bis 1842. Auf den ersten
Blick scheinen Grandvilles Tiere, die wie Manner und Frauen gekleidet sindund
sich als solche verhalten, der alten Tradition anzugehdren, wo eine Person als
Tier dargestellt wird, damit einer ihrer oder seiner Charakterziige um so deut-
licher zutage treten kann. Es schien so, als ob man eine Maske aufsetzte, aber
sie diente doch der Demaskierung. Das Tier stellt den fraglichen Charakter-
zug besonders ausgepragt dar: der Léwe absoluten Mut; der Hase Geilheit. Das
Tier lebte einst ganz nahe am Ursprung der Eigenschaft. Durch das Tier wurde
die erste Eigenschaft sichtbar. Und deshalb leiht das Tier ihr seinen Namen.



Doch wenn man Grandvilles Stiche ldnger betrachtet, wird man sich bewuft,
daf3 der Schock, den sie vermitteln, in Wirklichkeit von einem ganz anderen
Moment ausgeht, als man zunachst vermutete. Diese Tiere wurden nicht »aus-
geliehen«, um die Menschen zu erklaren, nichts wird demaskiert; im Gegen-
teil. Diese Tiere sind Gefangene einer menschlich/ sozialen Situation, in die sie
hineingezwungen wurden. Der Geier als Hauswirt ist auf noch schrecklichere
Weise habgierig denn als Vogel. Die Krokodile am Tisch sind beim Essen noch

gieriger als im Fluf3.

Hier werden Tiere weder dazu benutzt, uns die Urspriinge ins Gedachtnis
zurlickzurufen, noch als moralische Metaphern; sie werden en masse einge-
setzt,um Situationen zu »bevdlkern«. Die Bewegung, die mitder Banalitat eines
Disney endet, begann als ein beunruhigender prophetischer Traum im Werk
Grandvilles. Die Hunde in Grandvilles Stich vom Hunde-
Gehege sind keineswegs hindisch; sie haben die Physiognomien von Hunden,
aber sie leiden wie Menschen unter der Gefangenschaft.

Der Béar ist ein guter Vater zeigt einen Baren, der betrlbt einen Kinderwa-
gen zieht, wie irgendein menschlicher Brotverdiener. Grandvilles erstes Buch
endet mit den Worten »Nun gute Nacht, lieber Leser. Geh’ nach Hause, schlief3’
Deinen Kéafig gut ab, schlaf fest und traume angenehm. Bis morgen.« Tiere und
Menschen sind allmahlichzu Synonymen geworden, was nichts anderes heif3t,

als daf3 die Tiere langsam verschwinden.
Eine spatere Zeichnung Grandvilles mit dem Titel Die Tiere gehen auf die
Dampf-Arche macht dies deutlich. In der judisch-christlichen Tradition war
Noahs Arche die erste geordnete Zusammenkunft von Tieren und Menschen.
Diese Zusammenkunftist jetzt vortber. Grandville zeigt uns die gro3e Abreise.
Auf einem Quai zieht langsam eine lange Reihe der verschiedenen Tierar-
ten vorbei, uns den Rlcken zugewandt. In ihrer Haltung spiegeln sich all die
Zweifel der letzten Minute, von denen Emigranten bewegt werden. In einiger
Ferne ist eine Rampe, Uber die die ersten bereits die Arche betreten haben,
die, gebaut im Stil des neunzehnten Jahrhunderts, aussieht wie ein amerika-
nisches Dampfboot. Der Bar. Der Lowe. Der Esel. Das Kamel. Der Hahn. Der

Fuchs. Exeunt.

»Etwa im Jahr 1867«, schreibt der Londoner Zoofihrer, »sang
ein Music-Hall-KUnstler namens The Great Vance ein Lied, das Walking in the
200 is the OK thing to do hief3, und in der Folge wurde das Wort »Zoo«< in den
allgemeinen Sprachschatz aufgenommen. Durch den Londoner Zoo gelangte
auch das Wort >Jumboc« in die englische Sprache. Jumbo war ein riesenhafter
afrikanischer Elefant, der von 1865 bis 1882 im Zoo lebte. Queen Victoria inte-
ressierte sich fur ihn, seine Tage beschlof er als der Star des weltbertihmten
Zirkus Barnum, der durch Amerika reiste — und nun lebt sein Name weiter,um
Dinge von riesenhaften Ausmafen zu beschreiben.«

Offentliche Zoos entstanden zu Beginn einer Zeit, die das
Verschwinden der Tiere aus dem taglichen Leben erfahren sollte. Der Zoo, in
den die Leute gehen, um mit den Tieren zusammenzukommen, sie zu beob-
achten, sie zu sehen, ist in der Tat ein Denkmal flr die Unmadglichkeit solcher
Begegnungen. Moderne Zoos sind das Epitaph flir eine Beziehung, die so alt
war wie der Mensch selbst. Man sieht sie jedoch nicht als solche an, da die Fra-
gen, die man an den Zoo stellt,immer falsch gewesen sind.

In der Zeit, als die Zoos gegriindet wurden, der Londoner
Z00 1828, der Jardin des Plantes 1793, der Berliner Zoo 1844, brachten sie den
gro3en Stadten ein betrachtliches Prestige. Dieses Prestige besaf3en zuvor die
privaten kdniglichen Menagerien. Die Menagerien dienten der Zurschaustel-
lungder Machtund des Reichtums eines Herrschers oder Kénigs, genauso wie
Vergoldungen, grof3e Architektur, Orchester, Spieler, Einrichtungen, Zwerge,
Akrobaten, Uniformen, Pferde, Kunst und die gro3e Kliche. Auch im neunzehn-
ten Jahrhundert demonstrierten die 6ffentlichen Zoos die moderne koloni-
ale Macht. Das Fangen der Tiere stellte symbolisch die Eroberung all der ent-
fernten und exotischen Lander dar. >Entdecker< be wiesen ihren Patriotismus,
wenn sie einen Tiger oder Elefanten nach Hause schickten. Die Schenkung
eines exotischen Tieres an den Zoo der Hauptstadt wurde zu einem Unter-
pfand in der Politik der diplomatischen Beziehungen.



Deas Fangen der Tiere stellte
symbolisch die Eroberung

all der entfernten und
exdtuischen Lénder dar

Trotzdem muf3te der Zoo, wie jede andere 6ffentliche Institution des neunzehn-
ten Jahrhunderts, wie sehr er auch die Ideologie des Imperialismus stltzte,
gleichzeitig eine unabhéangige und burgerliche Funktion beanspruchen. Der
Anspruch lief darauf hinaus, daf3 er eine Art Museum sei, dessen Zweck darin
bestand, das Wissen und das allgemeine Verstandnis zu férdern. Daher kom-
men die ersten Fragen, die man an den Zoo richtete, aus dem Bereich der
Naturgeschichte; man dachte damals, man kénnte das natlrliche Leben der
Tiere sogar unter solch unnaturlichen Bedingungen studieren. Ein Jahrhundert
spater stellten erfahrene Zoologen wie Konrad Lorenz behavioristische und
ethnologische Fragen, die ausdricklich den Zweck verfolgten, mehr Uber die
Ursprunge menschlichen Handelns durch das Studium der Tiere unter experi-
mentellen Bedingungen zu erfahren.
Mittlerweile besuchen jedes Jahr Millionen die Zoos, aus einer Neugier heraus,
die so grof3, so vage und so persdnlich ist, da3 es schwerfallt, sie in einer einzi-
gen Frage zu formulieren. In Frankreich besuchen heute jahrlich 22 Millionen
Menschen die 200 Zoos. Ein hoher Prozentsatz der Besucher waren und sind
Kinder. Die Kinder sind in der industrialisierten Welt von der
Bildersprache der Tiere umgeben: Spielzeuge, Cartoons, Bilder, Dekorationen
aller Art stellen Tiere dar. Keine andere Art von Bildersprache kann sich mitder
der Tiere messen. Das offensichtlich spontane Interesse der Kinder an Tieren
kdnnte einen zu der Annahme verfihren, dies seiimmer so gewesen. Natlrlich
waren einige der ersten Spielzeuge (als das Spielzeug der gro3en Mehrheit der
Bevdlkerung noch unbekannt war) Tiere. Ebenso enthalten die Kinderspiele
auf der ganzen Welt reale oder vorgestellte Tiere. Doch erst im neunzehnten
Jahrhundert gehérten Nachbildungen von Tieren zur Gblichen Ausstattung der
Kinderstuben der Mittelklasse, und dann - in diesem Jahrhundert, mit den auf-
kommenden riesigen Werbungs- und Verkaufssystemen wie zum Beispiel Dis-
neys —in jede Kinderstube. In frGheren Jahrhunderten gab
es nur wenige Tierspielzeuge. Sie erzeugten nicht die lllusion, Tiere realistisch
abzubilden, sondern waren nur symbolisch gemeint. Es ist der Unterschied
zwischen dem traditionellen Stekkenpferd [sic!] und dem Schaukelpferd: ers-
teres war einfach ein Stock miteinem stilisierten Kopf,den die Kinder wie einen
Besenstiel ritten; letzteres war eine genaue »Nachbildung« eines Pferdes, rea-
listisch angemalt, mit echten Zlgeln aus Leder, einer echten Mahne aus Pfer-
dehaar und einer Bewegung, die der eines galoppierenden Pferdes ahneln
sollte. Das Schaukelpferd war eine Erfindung des neunzehnten Jahrhunderts.
Die neue Nachfrage nach naturahnlichem Tierspielzeug fUhrte zu anderen
Herstellungsmethoden. Man produzierte die ersten ausgestopften Tiere, und
die teuersten wurden mit echter Tierhaut Uberzogen - gewdéhnlich die Haut
totgeborener Kalber. Zur gleichen Zeit tauchten die ersten weichen Tiere auf -
Baren, Tiger, Hasen —, eben solche, die Kinder gerne mit ins Bett nehmen. Und
so fallt die Herstellung realistischen Tierspielzeugs mehr oder weniger mit der
Entstehung der 6ffentlichen Zoos zusammen.
Der Familienbesuch im Zoo ist meistens eine sentimen-
talere Angelegenheit als der Besuch eines Jahrmarkts oder Fuf3ballspiels. Die
Erwachsenen nehmen ihre Kinder mit in den Zoo, um ihnen die Originale inrer
»Nachbildungen« zu zeigen, vielleicht auch in der Hoffnung, etwas von der
Unschuld jener reproduzierten Tierwelt wiederzufinden, an die sie sich aus
ihrer eigenen Kindheit erinnern.



Die Tiere entsprechen selten den Erinnerungen der Erwachsenen, wahrend sie
den Kindern meistens unerwartet lethargisch und langweilig vorkommen. (So
haufig, wie man Tiere im Zoo schreien hort, so oft hért man Kinder laut rufen:
Woistere Warum bewegt er sich nichte Ist er tote) Und so kbnnte man die Frage
der meisten Besucher, die sie zwar bewegt, die sie aber dennoch nicht aus-
sprechen, vielleicht folgendermaBen formulieren: Warum sind diese Tiere so
viel unbedeutender, als ich gedacht hatte2 Und diese unprofessionelle, unaus-
gesprochene Frage verdient es, beantwortet zu werden.

Ein Zoo ist ein Ort, wo so viele Arten und Varianten von Tie-
ren wie moéglich gesammelt werden, damit man sie sehen, beobachten, studie-
renkann.ImPrinzipistjeder Kafigein Rahmenumdas TierimInneren.Die Besu-
cher gehenin den Zoo, um Tiere anzuschauen. Sie gehen von einem Kafig zum
anderen, Besuchern einer Kunstgalerie nicht unahnlich, die vor einem Bild ste-
henbleiben und sich dann zum nachsten oder lbernachsten begeben. Doch
im Zoo ist der Blickpunkt immer falsch. Wie bei einem unscharfen Bild. Man
hat sich jedoch so sehr daran gewohnt, da3 man es kaum noch bemerkt; oder
man zieht vielmehr eine Entschuldigung der Enttauschung vor, so daf3 man sie
nicht mehr fuhlt. Folgende Entschuldigung: Was erwartest du2 Du wolltest ja
nicht etwas Totes ansehen, es ist lebendig. Es lebt sein eigenes Leben. Warum
sollte dies mit seiner volligen Sichtbarkeit zusammenhangen?2 Der Gedanken-
gangdieser Entschuldigung stimmt jedoch nicht ganz. Die Wahrheit ist verbluf-

fender.

Ganz gleich, wie man diese Tiere ansieht, selbst wenn das Tier direkt
am Gitter steht und weniger als einen halben Meter von einem entferntist und
in Richtung des Publikums blickt, sieht man etwas, das ganz und gar neben-
sachlich geworden ist, und alle Konzentration, die man aufbringt, gentigt nie-
mals, um es ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu ricken. Warum ist das so@

In gewissen Grenzen sind die Tiere frei, aber sie selbst
und auch ihre Zuschauer setzen ihre Gefangenschaft als gegeben voraus. Die
Sichtbarkeit durch das Glas, der Raum vor und hinter dem Gitter oder der leere
Raum Uber dem Graben sind nicht das, was sie zu sein scheinen — wenn sie
es waren, wlrde sich alles andern. Sichtbarkeit, Raum und Luft sind also auf

blof3e Zeichen reduziert.

Manchmal nimmt das Dekor, das den zeichenhaften Charakter dieser Ele-
mente akzeptiert, wieder auf sie Bezug, um die reine lllusion zu erzeugen — wie
etwa bei den gemalten Prarien oder den blau gestrichenen Felstimpeln im
hinteren Teil der Kafige kleiner Tiere. Manchmal werden dadurch nur weitere
Zeichen hinzugefligt, um ein wenig an die flr das Tier naturliche Landschaft
zu erinnern - so die toten Aste eines Baumes fiir Affen, kiinstliche Felsen fir
Baren, Kiesel und flaches Wasser flur Krokodile. Diese zusatzlichen Zeichen
dienen zwei verschiedenen Zwecken: fur den Zuschauer sind sie wie Theater-
kulissen; fur das Tier stellen sie das auf3erste Minimum einer Umgebung dar, in
der es physisch existieren kann. Die Tiere, die man vonein-
ander isolierte und ohne Kontakt mit anderen Arten lief3, sind véllig von ihren
Pflegern abhangig geworden. Folglich haben sich die meisten ihrer Reaktionen
geandert. Was im Mittelpunkt ihres Interesses stand, wurde durch ein passi-
ves Warten auf eine Reihe willkUrlicher Unterbrechungen von auf3en ersetzt.
Die Ereignisse, die sie um sich herum beobachten, sind vom Standpunkt ihrer
natlrlichen Reaktionen ebenso unwirklich wie die gemalten Prarien. Gleich-
zeitig garantiert gerade diese Isolation (jedenfalls gewdhnlich) ihr langes Leben
als Ausstellungsstiick und erleichtert inre Klassifizierung.

All dies macht sie zu Randfiguren. Der Raum, in dem sie
leben, istklinstlich. Daher die Tendenz, sichimmer am Rand aufzuhalten.(Mog-
licherweise befindet sich jenseits der Grenzen wirklicher Raum.) In manchen
Kéafigen ist das Licht ebenfalls klinstlich. In allen Fallen jedoch ist die Umge-
bung unwirklich. Nichts umgibt die Tiere auf3er ihrer eigenen Lethargie oder
ihrer Hyperaktivitat. Sie haben nichts, auf das sie einwirken kénnten — ausge-
nommen, ganz kurz, das Fressen, das man ihnen bringt, und gelegentlich einen
Artgenossen, den man ihnen zufthrt. (Deshalb werden ihre wiederkehrenden
Aktivitdten zu nebensachlichen Handlungen ohne Objekt.) Endlich haben ihre
Abhangigkeit und ihre Isolation ihre Reaktionen so konditioniert, daf3 sie jedes
Ereignis, das um sie herum stattfindet — gewdhnlich vor ihnen, wo das Publi-



kum ist —, als nebensachlich behandeln. (Aus diesem Grund nehmen sie eine

sonst ganz dem Menschen vorbehaltene Haltung an — die Gleichgultigkeit.)

Z00s, naturgetreues Tierspielzeug und die allgemeine kommerzielle Verbrei-

tung der Tier-Bildersprache kamen alle auf, als die Tiere aus dem taglichen

Leben verbannt wurden. Man kénnte glauben, daf3 solche Innovationen kom-

pensatorisch wirken. Doch in Wirklichkeit gehdren die Innovationen selbst

wieder der gleichen gnadenlosen Bewegung an, die die Tiere vertrieb. Die

Zoos mit ihrer theatralischen Zurschaustellung der Tiere demonstrierten tat-

sachlich, wie absolut nebensachlich Tiere geworden waren. Die naturgetreuen

Spielzeuge steigerten die Nachfrage nach der neuen Tiergruppe: dem stadti-

schen Haustier. Die Reproduktion der Tiere durch die bildlichen Darstellungen

—daihre biologische Reproduktion durch Geburtimmer seltener zu sehenist -

wurde noch durch den Wettbewerb vorangetrieben, die Tiere noch exotischer

und dem Menschen fremder zu machen. Uberall verschwinden die Tiere. In den Zoos sind sie das
lebende Monument ihres eigenen Untergangs geworden. Und deshalb riefen
sie ihre letzte Metapher hervor. Der nackte Affe, Der menschliche Zoo sind
Titelvon Weltbestsellern.In diesen Blichern duf3ertder Zoologe Desmond Mor-
ris, das unnaturliche Verhalten der Tiere in Gefangenschaft kénnte uns helfen,
den Stref3, der durch das Leben in einer Konsumgesellschaft entsteht, zu ver-
stehen, zu akzeptieren und zu Gberwinden.

Alle Orte des erzwungenen Ruckzugs — Ghettos, Bara-
ckenstadte, Gefangnisse, Irrenhauser, Konzentrationslager — haben etwas mit
denZoos gemeinsam. Aber man macht essich einerseits zu leicht und entzieht
sich andererseits, wenn man den Zoo als Symbol einsetzt. Der Zoo verdeutlicht
die Beziehung zwischen Mensch und Tier; nichts anderes. Der Verdrangung
der Tiere folgt heute die Verdrangung und die Abschaffung der einzigen Klasse,
die in der Geschichte immer mit Tieren vertraut war und sich jene Weisheit
bewahrt hatte, die eine solche Vertrautheit mit sich bringt: der mittlere und der
kleine Bauer. Diese Weisheit besteht im Akzeptieren des Dualismus, der der
Beziehung zwischen Mensch und Tier zugrunde liegt. Wahrscheinlich ist die
Ablehnung dieses Dualismus ein wichtiger Faktor, dem modernen Totalitaris-
mus den Weg zu ebnen. Aber ich méchte die Grenzen jener unprofessionellen,
unausgesprochenen, jedoch grundlegenden Frage, die man an den Zoo rich-
tet, nicht Gberschreiten.

Der <00 kenn nur entbeauschen.

Der Qffentliche Zweck
CINECS .00S besteht darin,
den Besuchern die
Mégliehkeit) AL | geben,
Tiere enzuschen.
Doch mrgends 1m .00 kenn
cin Fremder dem Blick
cines Tieres begegnen.



Der Zoo kann nur enttduschen. Der 6ffentliche Zweck eines Zoos besteht
darin, den Besuchern die Moéglichkeit zu geben, Tiere anzusehen. Doch nir-
gends im Zoo kann ein Fremder dem Blick eines Tieres begegnen. Der Blick
des Tieres flackert héchstens und wendet sich dann anderem zu. Die Tiere bli-
cken aus den Augenwinkeln heraus. Sie sehen blind in die Ferne. Sie suchen
alles mechanisch ab. Sie sind Begegnungen gegentber immunisiert, da nichts
mehrim Zentrum ihrer Aufmerksamkeit stehen kann.

Das ist die letzte Konsequenz ihrer Verdrangung. Die-
ser Blick zwischen Tier und Mensch, der vielleicht eine wesentliche Rolle in
der Entwicklung der menschlichen Gesellschaft gespielt hat und mit dem auf
jeden Fall alle Menschen noch bis vor weniger als einem Jahrhundert gelebt
haben, wurde ausgeldscht. Auch wenn der Zoobesucher jedes einzelne Tier
ansieht, ist er, wenn er ohne Begleitung kommt, immer allein. Der Mensch in
der Masse gehdrt einer Spezies an, die schlief3lich ebenfalls isoliert wurde.

Dieser historische Verlust, als dessen Mahnmal die Zoos gelten kdnnen, ist flr

die Kultur des Kapitalismus nicht wiedergutzumachen. “ -



