[2D] fnbole
d Mythen oder

@@

2




WAS DI
SCHNILANCK
)i b

FSEDEUTET.

UND DEN
NAINMMIEL..

 DIE
NOLLE.

o \,Ob'\nger

S S
OO
” sSSay yo©

Die Schlange ist den Menschen seit ihrem Anbeginn ein Mythos. Und der Mythos erzahlt den Menschen
weiterhin von der Schlange. Die Urspringe der Fiktion sind lange nicht mehr klar, doch
nach wie vor ist ihr Bann existent. Furcht versus Verehrunge Ehrfurcht! Nicht selten wer-
dender Schlange menschliche Eigenschaften zugeschrieben - oder es tritt genau Gegen-
teiliges ein. Dann sind es primar die Frauen, denen das Schlangenhafte nachsagt wird.!
Die Schlangenvorstellungen kénnen ohnehin unermessliche Dimensionen annehmen:
»In der Mythologie werden Schlangen oft als riesig dargestellt.«2 Die sagenhafte Schlange
ist so ungreifbar, dass sie den Menschen mitihrer Symbolik unheimlich nahe tritt.



Die Schlange, dic Dualitat
verkorpert.

Insbesondere kdnnte jedoch die symbolische Bedeutung der Schlange nicht widerspruchlicher sein.
Zum einen reprasentiert sie den Tod und die Gefahr (tdédlicher Biss). Zum ande-
ren das Leben und den Neuanfang (Abstreifen der Haut). Mit inrem tddlichen
Potential ist sie es, die aktiv Uber Leben und Tod bestimmt.2 Das macht sie zum
Sinnbild beider Extrempole der Existenz und manifestiert dabei Grundlegendes:
Die Schlange, die Dualitat verkdrpert. Nicht selten bekommt sie aufgrund dieser

dualen Eigenschaft gottliche Attribute zugeschrieben.

Ihre Symbolik ist jedoch nicht ausschlief3lich bipolar zu

7 Vgl Nissenson; Jones (1995), S. 2. betrachten im Sinne eines absoluten Maximum und Minimum: Eines Lebens
S e on) o 20 und Tods; eines Guten und Bésen. Vielmehr handelt es sich um eine komplexe
4 Vgl Kretschmer (2008), S. 366F , Vielheit. So unterliegen der Schlange alle Bereiche“: Die £rde und das Wasser,
5 Ausgangistdie Vier-Elemtene-Lehre, die . . . . .. . . . .

ihren Ursprung in der Alchemie hat. Aufgrund ihres Habitats. Die Luft; weil sie ihren Nachwuchs wie die Vogel in
G onfenbarung deslonannes 125 Eiern britet und manche ihrer Art sogar Baume bewohnen. Die Zugehorigkeit
8 Kretschmer (2008), S. 367

15
16

4. Mose 21:9.

Vgl. Nissenson, Jones (1995), S. 29.

Frutiger (1989), S. 249.

ebd.

im Original spricht Frutiger von einer »pri-
mitiven Angst«; Aus gesellschafts-
politischen Grinden zu »intrinsischer
Angst« abgeédndert. Vgl. Frutiger
(1989), S. 249

In der Esoterik ist Kundalini eine dtherische
Kraft Sie ist Teil des tantrischen Yogas
des Hinduismus. Vigl. Avalon (1974), S. 1.

Vgl Avalon (1974), S. 1f.

Freie Zuordnung der Schlange in die unter-
schiedlichen Bewusstseinsebenen
auf Grundlage psychologischer Be-
wusstseinstheorien, da die Schiangen
hier nicht explizit genannt sind; Vgl.
Zimbardo; Gerrig (2006) S 205ff, S.221f
undinsbesondere des psychologischen
Determinismus nach Freud; Vgl. ebd.
(2006), S. 61411,

Vel Michel (1991), S. 21.

zum Feuer mag hingegen nicht ganz so offensichtlich daliegen. Doch weil sie
sich stetsin Héhlen zurlickzieht, wird sie in unmittelbare Verbindung zur Unter-
welt gebracht. Ihre blof3e Existenz in jenen dlsteren, verborgenen Tiefen ver-
leiht ihr Mystisches und nicht zuletzt Teuflisches. Die Assoziationen Hd//e und
mithin Feuer liegen nicht fern. An dieser Stelle spreche ich von elementarer
Omniprédsenz der Schlange —ihre Zugehorigkeit zu allen Elementens®. Simultan
dazu von mystischer Omniprésenz,den Himmel (Heaven) und die Holle betref-
fend. In der Bibel ist sie die Personifikation des Satansé oder Symboltragerin
der Erbslinde. So erscheint sie im Garten Eden in Gestalt einer Schlange.” Seit
jeher gilt sie als — vorwiegend weibliche - Inkarnation der Verfihrung und der
List (» 1D Kunsthistorisches); aber auch der Klugheit und der Erkenntnis:

»ihr [lidloser] Blick auf ihre Opfer machte sie [..] zum Sinnbild des
aurchdringenden Wissens und der Allgegenwartigkeit. «8Als eherne
Schlange?®nimmt sie die Rolle der Heilbringerin ein. Besonders aber
im Schamanismus oder in (fern)ostlichen Religionen und Weltan-
schauungen wird die Schlange priméar mit Gutem assozifert oder
gar als autonome Gottheiten verehrt.”

Ob gut oder bdse assoziiert, das Schlangensymbol ist Gegenstand in den allermeisten
Kulturkreisen. Das grindet auf zwei Gegebenheiten. Erstens: Alle Kontinente - ausgenom-
men die Antarktis — sowie Teile dieser Erde gehdren zu ihrem natiirlichen Habitat. Uber-
all begegneten oder begegnen die Menschen der wechselwarmen Spezies. Allein diese
geografische Omniprésenz verleiht ihrem Wesen Ubermachtiges. Und selbst dort, wo
keine Schlangen leben, sind sie doch in der jeweiligen Symbolik, Mythologie oder in ande-

ren Bereichen verankert - ku/turelle Omnipréasenz.

Zweitens gilt die Schlange allen Bewusstseins-
ebenen zugehoérig: mentale Omniprésenz. Die Schlange und ihre »Versinn-
bildlichung der Entscheidung Uber Leben und Tod«™ ist die Bewusstmachung
der Urangst und ist damit auch Bestandteil des menschlichen Unterbewusst-
seins. »Die Angst vor dem [unerwarteten] tédlichen Bif3«2 sei nach Frutiger
namlich eine intrinsische.® Er fUhrt sie mitunter als Grund flr ihre maf3gebliche
Bedeutungsschwere auf. Die Esoterik verweist auf ihre mediatorische Rolle
zwischen den Bewusstseinsebenen. Das spirituelle Energiezentrum Kundalini*,
was so viel bedeutet wie Sch/angenkraft, bedient sich der Allegorie der gewun-
denen Schlange. Diese versinnbildlicht das unterste Chakra, welches aktiviert
und somit ins Bewusstsein gerlickt werden kann.*® In den Modellen der Psycho-
analyse wird dagegen eine andere Begrifflichkeit herangezogen. In die Bewusst-
seinstheorie von Freud lasst sich die Schlange jeweils in das Bewusste (Rationa-
litat, Wissen Uber die Schlange), das Vorbewusste (Angste, charakterbildende
Erfahrungen) und das Unterbewusste (Triebe, Instinkte) einordnen.’® Die Traum-
schlange passiert diese Ebenen.”



0] Von der Decodierung der Schlangensymbole

Dass die Schlangensymbolik ebenenlbergreifend und nicht zuletzt universell
ist, heif3t noch lange nicht, dass es ihre Erscheinung ist. Ausgehend von einer
bestimmten Schlangendarstellung kannaufinhre jeweilige symbolische Bedeu-
tung geschlossen werden. Eine bestimmte Erscheinung zeigt sich dagegen in
den unterschiedlichen Kulturen und ihren jeweiligen Mythen nicht selten wie-
derkehrend und Ubereinstimmend. Bevor mit einer visuellen Erforschung die-
ser fortgeflihrt werden kann, gilt es vorab zwischen den Termini Symbol und
Zeichen zu unterscheiden. Beide Begriffe werden oft und irrtimlicher Weise
bedeutungsgleich betrachtet. Jedoch ist mit Zeichen lediglich die Form bezie-
hungsweise Nichtform gemeint.

Pure frorpermasse, die
korperlos dargestellt, werden

kaenn. Die Schlange, die
Polaritat verkorpert.

Das Zeichen der Schlange beginnt mit der Darstellung einer einzigen Linie,
einer (doppelten) Kurve. Formverwandt ist sie mit der Mondsichel.®®t Bemer-
kenswert ist es, dass eine komplette Spezies mit einem »gekrimmte[n] Strich
allein«™ verbildlicht werden kann. Pure Kérpermasse, die kdrperlos dargestellt
werden kann. Die Schlange, die Polaritat verkérpert.

NDic Bedeubungo ffur die
ergfik 1st exorbitant.

18 Vgl Frutiger (1989), S.248 Die Bedeutung flr die Grafik ist exorbitant. Die maximale Unfiglrlichkeit, sprich
> j‘,’,f"',h,b,enfUndﬁepﬁ,,enkunde, die am Wenigstgn natgrgetreue Darstellung der Schlange, spripht -ohne E?n-
21 Vel Nissenson, Jones (1995), S. 29. bu3en von Qualitat - eine klare Sprache und kann noch dazu eine Bandbreite
22 Vgl Frutiger (1989), S. 249. . .. " ) . . . .
23 »Commitment« st zeitgleich als Verspre- an Emotionen in ihren Betrachter.iinnen wecken: Von intrinsischer Angst Uber
chen Eneagement und Verpfichtung liebevolle Faszination bis hin zu hingebungsvoller und schonungsloser Ehr-
24 Vgl Kretschmer (2008), S. 25 S. 76, furcht. Je detailreicher die Darstellungen, desto starker kdnnen die Affekte auf-
2. . Frie 992), S. 1271f, S. 146ff P . . . - .
et aro oot s oo treten (- 3D Ophidiophobie). Kulturelle Zuschreibungen tun ihr Ubriges. An
26 Vgl Lurker(1991), S.122; S. 474f, S. 649f i i i i
S Vet Homateon 115961 & 301 dieser Stelle wird der Begriff Symbolwe"sentllch. o . . .
Vgl Lurker (1991, S. 53 Das Symbol geht Uber das Figlrliche hinaus und ist die

28 Vel Lurker (1991) . 521t stellvertretende beziehungsweise reprasentierende Darstellung eines Sub-

oder Objekts. Ein Schlangensymbol stellt nicht mehr nur ein nichtern betrach-
tetes Wesen dar, wie esin der Biologie oder Herpetologie2 geschieht. Vielmehr
ist das Wesen mit Attributen vernetzt, welche Uber ihre Natur hinausgehen.
Diese stufen sie auf (mindestens eine) neue Bedeutungsebene herauf und
modifizieren sie zu einem Mythos, einer Metapher. Im Folgenden einige Bei-
spiele fir das Schlangensymbol:

(1.1 Der Ring

Ist die Schlange ringférmig dargestellt, wobei sie sich selbst in den Schwanz
beif3t, so reprasentiert sie den Lebenszyklus. In dieser unverwechselbaren
Positur ist sie als Ouroboros? bekannt und vermag sich gleichermaf3en selbst
vernichten und sich selbst ernahren.22 Eine Differenzierung zwischen Leben
und Tod erscheint rhetorisch. Die Bedeutungsebene ist fluid - ist zirku/ar. Was
dem Tod unmittelbar folgt ist die Wiedergeburt, das wiederum signifiziert das
Leben, welches dem Tod ausgesetztist. Das Gedankenspiel wlrde endlos wei-
ter gehen. Eine Bedeutungsnahe liegt zum Yin-Yang Symbol des Daoismus vor.



Der Ouroborosist seitlangem ein beliebtes Symbol in der Kunst, insbesondere
im Schmuckdesign (» 1D Kunsthistorisches). Das liegt zum einen an der nahe-
liegenden FigUrlichkeit (Kreis— bzw. Ringform). DarUberhinaus lasst sich der —
ohnehin hohe — materielle Wert eines Rings immens durch die Kombination
jenerimmateriellen Unendlichkeits— und Commitment-Bedeutung?? steigern.

(1.2) Die Schlange mit Stab oder Schale

Die Darstellung, bei welcher sich die Schlange spiralférmig um einen Stab win-
det,wurde aus der griechischen Mythologie entnommen.Synchrondazu einen
Irrtum: Steht der von einer Natter umwundene Askulapstab metaphorisch fir
die Medizin und in diesem Sinne fur das Leben, ist der geflligelte und von zwe/
Schlangen umwundene Hermes- bzw. Merkurstab (Caduceus), das eigent-
liche Sinnbild der Wirtschaft.2* Was von einer unerheblichen, bildhaften Ver-
wechslung ausging, hatte die Vermischung zweier héchst unterschiedlicher
Bedeutungsebenen zufolge und ist somit fundamental. Auf dem Emblem des
US-amerikanischen Sanitatsdienstes der Air Force ist ausgerechnet ein sol-
cher Caduceus zu sehen.2* Ganz andere Bedeutungen nimmt der Caduceusin
der Alchemie an. Dort signifiziert er das Element Quecksilber (Mercurius). In der
Astrologie den gleichnamigen Planeten Merkur.2é Eine durchaus aquivalente
Darstellungsalternative zum Askulapstab bietet die Schlange mit einer Schale.
Diese reprasentiert die Heilkunstgéttin Hygieia?’, die Tochter des Askulap. Ob
irrtimlicherweise oder nicht, die Schlange ist das internationale und ikonische
Symbol fUr das medizinische und pharmazeutische Wesen schlechthin.28 Sei
es im Zusammenhang mit Apotheken, auf der Flagge der Weltgesundheitsor-

ganisation (WHO) oder eben als Emblem eines militarischen Pflegedienstes.

(1.3) Das Weltei der Weltschlange

Wird die Schlange in Beziehung zu einem Ei dargestellt, so handelt es sich um
die Weltschlange.In der Regel windet sich diese um das Wel/te/,oder thront dar-
auf. Dabei ist das Ei nicht einfach als Schlangenbrut zu verstehen. Vielmehr
ist es das Symbol universellen Lebens und kann als Kosmos, als Ursprung gar
eines Absoluten verstanden werden. Manchmal ist es ein Baum, welcher in
der Kombination mit einer Schlange das Kosmische reprasentiert.2® Bereits im
antiken Agypten ist die Weltschlange ein beliebtes Lebenssymbol® und spielt
in samtlichen voneinander unabhangigen Kulturkreisen eine zentrale Rolle.3
Aus der nordischen Mythologie geht beispielsweise die Midgardschlange her-
vor. Diese soll derart grof3 sein, dass sie die ganze Welt zu umschlingen ver-
mag (Ouroboros) und symbolisiert den dramatischen Wellengang vom Tod und
Leben: Zunachst von dem Gottervater Odin ins Meer geworfen, reif3t sie diesen
um den Midgard, bis sie letztlich von Thor, dem Donnergott, erschlagen wird. In
ihrem Untergang gelingt ihr es jedoch noch diesen zu vergiften. Was auf Thor
wartet ist das eines jeden Helden: Der eigene Tod.32 Neues und somit irdisches

40

Vgl Nissenson, Jones (1995), S. 29.

Vgl Frutiger (1989), S. 250f.

Vgl Narby (2018), S. 125¢.

Vgl Nissenson, Jones (1995), S. 36.

Beigbeder (1998), S. 338.

FEtymologisch steht Hydra fir Wasser. Die
mythologische Hydra kann daher als
Wasserschlange verstanden werden.

Vgl Howatson (1996), S. 279,
Vigl. Kretschmer (2008), S. 199.

Narby (2018), S. 97

Dittrich (2005), S. 446.

Vgl Nissenson, Jones (1995), S. 62.

lat Neid, Hass, Eifersucht.

Dittrich (2005), S. 446.

Leben kann fortan beginnen.

(1.5)

(1.4) Die doppelkdpfige Schlange

Eine Schlange mit zwei Hauptern vermag ihre Ambivalenz am deutlichsten
von allen Symbolen versinnbildlichen. Der gemeinsame Kérper suggeriert Ein-
heit und Korrelation. Die K&pfe hingegen die Zwietracht. »Auch die doppelkdp-
fige Schlange kann makrokosmische Bedeutung haben, insofern sie als umge-
kehrtes S fUr die Kurve des Jahres und der Jahreszeiten steht. Sie ist dann eine
Variante des Zickzackmotivs.«3? Je abstrakter und geometrischer ihre Figlr-
lichkeit, umso kontrarer die Képfe und desto absoluter ihre Symbolik.

In der griechischen Mythologie ist es die Hyadra3, die um
ihre unzahligen Kopfe geflrchtet ist. Wird einer dieser abgeschlagen, wach-
senihrunmittelbarzwei (I) neue nach. Esist Herakles, der sie letztlich mit Feuer
bezwingt3® (» 1D Kunsthistorisches). Kontrar ist in der hinduistischen Schép-
fungsgeschichte von einer riesigen, tausendkdpfigen Schlange namens Shesha
die Rede, welche die ursachlichen Gottheiten Vishnu und Lakshmi wiegt — und
somit die Welt.3¢
Schlangenhaare

Befinden sich anstelle einer Haartracht (mehrere!) Schlangen, deuten diese
auf Missgunst hin. »Sie verkérpern die schlechten, Gift versprihenden Gedan-
ken des Neids«.3” Meist sind es die Frauen, die mit einer solchen Eigenschaft
assoziiert werden.38 Die /nvidia® verkérpert die Untugend des Neids in »einer
abgemagerten, hasslichen, rastlosen Frau [mit Schlangenhaaren].«* Aber



auch Uberheblichkeit wird sprichwértlich wildgeworden dargestellt. Die wohl
bekannteste Personifikation des Hochmuts ist die Medusa.! Da sie angeblich
aufgrund ihrer wunderschénen Haare zu Ubermafiger Eitelkeit neigte, wurde
sie von Athene zu einer sprichwortlich wilden Bestie verdammt.*2 Wer ihren
wilden Blick folglich erwiderte, wurde versteinert. Perseus soll dem Fluch letzt-
endlich mit einem Spiegel entgangen sein; Uber die indirekte Ansicht konnte
er die Medusa enthaupten. Diese Tragik gilt unter anderem parabolisch als
Sieg Uber das Patriarchat“ und macht die Medusa zur bekanntesten Gorgo*

der griechischen Mythologie.
(1.6) Die gefiederte Schlange
In Mesoamerika wird Quetzalcoat/ von den Azteken, Kukulkan von den Mayas
und Tolteken vergoéttert. Dabei handelt es sich um die ein und dieselbe Gott-
heit, welche unter anderem als gefiederte Schlange in Erscheinung tritt.4s lhr
werden die Federn des Quetzals, einen heimischen Vogel mit kunterbunten
Federkleid, zugeschrieben. Die ikonische Morphologie der hybriden Quetzal-
schlange verweist visuell auf ihre duale Zugehérigkeit zur Erde (Schlange) und
zum Himmel (Vogel). Doch sie ist weit mehr als das. Kukulkan gilt bei den Mayas
als Erfinder ihres Kalenders und der Schrift.46

In Chichén Itza, einem auf der mexikanischen Halbinsel
Yucatan gelegenen kulturellen und astrologischen Maya-Zentrum, befindet
sich die Pyramide des Kukulkan*. Sie ist die Festung, an welcher die Schlange
zwei Mal im Jahr wortwértlich zum Leben erwacht — und zwar durch einen
bestimmten Einstrahlungswinkel der Nachmittagssonne. Zum Aquinoktium®e,
wenn der Tag so lange wie die Nacht ist, werfen die gigantische Stufen der
perfekt konstruierten Pyramide einen langen, gewundenen Schatten auf das
Gelander (balustrades) der Nordseite. Dieser verbindet sich mit den zwei stei-
nernen Kukulkanképfen4® am unteren Stufenende. Mit dem Lauf der Sonne,
bewegt sich der Schatten derart, dass sich die doppelte Schlange auf die
Erde herunterzuschlingen scheint.5® Der siebenteilig geworfene Schattenkor-
per (bedingt von den neun Hauptplattformen) lasst mutmafen, dass sie zum
Kriege herabgeschlungen kommt. Die mythische Zahl Sieben galt dem Kriege
einerseits, andererseits dem Sonnengott Kinich Ahau.5' Dementsprechend ist
auch Kukulkan ein Mittler zur géttlichen Sonne.

Zudem geht aus der aztekischen lkonografie die zwie-
trachtige Xiuhcoatl hervor. Sie ist auf den Feuergott Xiuhtecuhtli®2 zurlickzu-
fuhren und ist zeitgleich als Kriegsgottheit bekannt.

(1.7) Die Doppelhelix

48

49

50
51

52

53
54

55

Ovid, Metamorphosen 4, 763-803.

Vgl Battistini; Impelluso (2012), S. 164.

Vgl Nissenson, Jones (1995), S. 32.

Gorgonen waren gefiirchtete, gefidgelte
Dé&moninnen des Hellenismus.
Vgl Battistini; Impelluso (2012), S. 164.

Vgl. Colas et al. (2000), S. 184f

Vgl Nissenson, Jones (1995), S. 291t

Auch bekannt als El Castillo, der Name der
spanischen Konquistador.innen;
Vgl Colas et al. (2000), S. 186f

Tagundnachtgleiche, sie findet an den
Tagen um den 21.03 (Frihlingsanfang)
und dem 21.09. (Herbstanfang)
eines jeden Jahres statt;
Vgl Colas et al. (2000), S. 188.

Die Kopfe sind nur an der Nordseite vorhan-
den; Vgl. Colas et al. (2000), S. 187,

Vel Colas et al. (2000), S. 188.

Der Gott der Zahl Sieben;
Vgl Colas et al. (2000), S. 189f

Xiuhtecuhtli (Nahuatl: Herr des Tirkises).
Ein prachtvolles Turkis-Mosaik (1400~
1521) zeigt ebendiese doppelkdpfige
Feuerschlange. Dem Mineral wurde
eine rauchspeiende Eigenschaft zu-
gesprochen; Vgl Canby, S. (1995), S. 42.

Vgl Narby (2018), S. 87

Ayahuasca wird zum grof3en Teil aus der
Lianenart »Banisteriopsis Caapi«
gewonnen. Diese zeichnet sich im Ubri-
gen ebenfalls durch ihre, um sich
selbstgewundene, Erscheinung aus;
Vgl Narby (2018), S. 109.

Vel Narby (2018), S. 74.

Wesentlich neuer scheint der Bezug zur Wendeltreppe, der Doppelhelix zu
sein und damit zur DNA. Nicht nur, weil die saurehaltigen Grundbausteine jeg-
licher Daseinsform erst in den 50er Jahren entdeckt und publik wurden. Viel-
mehr, weil Jeremy Narby jene Lebensleiter aus einem ganz neuen Blickwinkel
zu betrachten begann. Weil er keiner klassischen Wissenschaftsdisziplin nach
westlichem Verstandnis folgte, 6ffneten sich ihm ganz neue Herangehenswei-
sen. Der Anthropologe stellte in den 80er und 90er Jahren die These auf, dass
Schlangendeutungen samtlicher indigener Vélker der Welt als unmittelbare
Ubersetzung zum westlichen Verstandnis der DNA-Doppelhelices entspra-
chen. Daraus schlief3t er, dass sie schon weit friher bekannt gewesen sei.s?
In Die kosmische Schlange: Auf den Pfaden der Schamanen zu den Urspriingen modernen

Wissens schildert Narby seine persénliche Erfahrungen mit Ayahuasca.’*
Der aus dem Amazonas stammende psychedelische Pflanzensud verhalf
ihm sprichwdrtlich zu neuen Sichtweisen. Nach der Einnahme sei wiederkeh-
rend die Kommunikation mit zwei kolossalen und fluoreszierenden Schlangen
mdglich gewesen, welche um sich windend, die Erde mit dem Himmel zu ver-
binden vermochten. Nicht selten werden diese Himmelsschlangen mit den
Synonymen Himmelsieiter oder Weltachse (axis mundi) beschrieben.5s Narby
vergleicht seine ultra-visuellen Beobachtungen mit den Uberlieferungen der
indigenen Ashaninca Perus, sowie seinen anthropologischen Vorkenntnis-
sen. AnschlieBend macht er Recherchen in sdmtliche Teilbereiche wie der
Molekularbiologie, der Botanik und der Mythologie. Er kommt zum Schluss,
dass der genetische Code der DNA mit den Begriffen der Chemie und Physik



nur eine von vielen Techniken darstellt, die universelle Existenz zu erklaren.s¢
Darlberhinaus mutmaft er, dass die Natur beziehungsweise die DNA per se
visuell kommuniziere. In der Molekularbiologie stellt die Doppelhelix dagegen
lediglich ein Erklarungsmodell, ein Konstrukt dar.5?
(1.8) Wettersymbole: Sonne - Blitz— Regen - Regenbogen
Wie im prakolumbischen Mesoamerika, steht im antiken Agypten die géttliche
Urausschlange in elementarer Verbindung zur Sonne (> 1D Kunsthistorisches). Die
Hopi-Ethnie verehrt die Schlange grundsatzlich als »Wettergottheit«. Sie erscheint
blitzfé6rmig. Ebenso mit der mesoamerikanischen Ikonografie Ubereinstimmend,
zeichnet sich die Schlange der Hopi durch einen gefiederten Kopf aus; die Federn
verleihen ihr zumal mediatorische Krafte zwischen den Elementen.5® Dabei ist
es primar das Element des Wassers, welches von der nordamerikanischen Eth-
nie noch heute verehrt wird. In dem Reisebericht Sch/angenritual beleuchtet der
Kulturhistoriker Aby Warburg den Kult der Wasserbeschwérung in seinen unter-
schiedlichen Auspragungen und wertet ihren »Tanz mit lebenden Schlangen« als
»[d]ie drastischste Form des animistischen, d.h. naturbeseelenden Kults«.%® Auch
das Himmelsdach beziehungsweise die Himmelstreppe ist in ihrer Kosmosvor-
stellung wie die Blitzschlange gestuft.s0
Gleichermaf3en gewellt oder gestuft ist die Schlangenvorstel-
lung der australischen Aborigines. lhr xam weitesten verbreitete Glaube ist der an
die gigantische Regenbogenschlange, ein Urgeschdpf, weitgehend verbunden mit
guten Kraften, die Fruchtbarkeit und Wasser schenken.«8' Die Verbindung zum
Wasser hat auch in Ostasien Bestand.
(1.9) Drachen
Der Drache ist das bekanntestes Fabelwesen der chinesischen Mythologie -
dort hei3ter Long. Bereits in der Han Dynastie (1206 v. Chr.—220 n.Chr.) werden
die meisten Drachen mit einem schuppigen Schlangenkdrper und vier Beinen
mit Krallen dargestellt. Ihr Kopf zeichnet sich durch eine grof3e Nase, ausge-
pragte Horner und Schnurrhaaren aus. Mit der Ming (1368 — 1644 n. Chr.) und
der Ch'ing Dynastie (1644 - 1912 n. Chr.) verfestigt sich die Drachendarstellung
und rlckt immer mehr in das Zentrum der angewandten Kunst. Neben Staats-
wappen entsteht samtlicher Dach- sowie Torschmuck, Kleidung und andere
Alltagsgegenstande. Ab dieser Zeit bedeutet der Drache in China vor allem
eines: Gutes. Er wohnt in den Wolken und bringt fruchtbaren Regen. Kdmpfen
zwei Drachen, so entsteht Donner. Der Drache istzumal dem Himmel und dem
Wasser zugeordnet. Mit der steigenden Popularitat, werden ihm immer mehr
(Gbernaturliche) Krafte zugeschrieben. Die gehen so weit, dass so manche Kai-
ser behaupteten, ihnre MUtter seien im Schlaf von einem Drachen geschwan-
gert worden - und erhofften sich wohl so einen gottlichen Status.62
Ldngtauchtin der lkonografie oft mit einer Kugel auf. Einer-
seits ist diese Perle das buddhistisches Motiv der absoluten Wunscherfillung.
Im Daoismus erscheint die Wunschperle zuzlglich mit Flammen. Anderer-
seits reprasentiert sie den (oft so roten) Mond, welcher vor dem aufgehenden
Sternbild Drache steht — und somit das neue Jahr einleitet. Zum chinesischen
Neujahrsfest tauchen dann grof3e Drachen aus Papier in den Straf3en auf, die
dieser Kugel tanzerisch nachjagen. Die typischen, roten Lampions erinnern an
den Mond.®3 Apropos: in der chinesischen Astrologie gibt es sowohl das Jahr
des Drachen, als auch der Schlange.
(1.10) Phallus
Nach Sigmund Freud ist die Schlange — Uberraschung! - ein Phallussym-
bol und ist somit primar mannlich akquiriert.¢* Gerade den jungen Menschen
soll sie in den Traumen begegnen und auf eine unterdrlickte oder geflirch-
tete Sexualitat hinweisen. »In vielen Traumen dominiert das Zwischenhirn die
Grosshirnrinde, das heisst die triebhaft-instinktiven Verhaltensweisen bestim-
men den Vorstellungsablauf und unkontrollierte Affekte dricken dem Traum-
geschehenihren Stempel auf. Die Tiere im Traum sind deswegen oft unverhalt-
nismaig affektbesetzt, insbesondere solche, die schon im wachen Zustand
Angst oder andere starke Geflhle einfldssen. Es kbnnen aber auch Komplexe,
das heisst mindestens teilweise verdrangte Vorstellungen peinlicher Natur,
den Traum dirigieren.«®%



(111 Symbolism N/A - oder doch?2
Aber was hat es mit den Kulturen und ihren Schlangendarstellungen auf sich,
in welchen keine Schlangen beheimatet sind?

Irland ist beispielsweise ein solches Land mit schlangen-
loser Fauna — so die Theorie. Der Legende nach soll der Heilige St. Patrick alle
Schlangenausdem Land vertrieben haben.Ins Meer soll er sie mitlauten Trom-
melschldgen verjagt haben, lautet eine Behauptung. Gewiss wird der irische
Schutzpatron zumindest noch heute fir die Vertreibung verehrt. Ikonogra-
fisch wird er mit einem Kreuzstab gezeigt, damit eine Schlange erledigend.s®
Die Realitat sieht ein wenig anders aus: Abgesehen davon, dass es zur Zeité”
Patricks gar keine Schlangen auf der grinen Insel gab, wurde sie langst als
Haustier eingefuhrt. »Das Fehlen von Schlangen machte das Reptil in den ver-
gangenenJahreninlrland zu einem Prestigeobjekt und zu einem Statussymbol
fur viele neureiche [Irlander:iinnen].« Fun Fact. Zur Wirtschaftskrise vor gut
zehn Jahren wurden samtliche Exoten wieder ausgesetzt. Die Haltung und
Pflege war flr viele schlichtweg finanziell nicht mehr tragbar. »Seit der Rezes-
sion sind Meldungen Uber Giftschlangenim»schlangenfreien<irland keine Sel-
tenheit mehr.«68 Unter den heidnischen Stammen Sibi-
riens zeigt sich die Schlange teilweise in der traditionellen Kleidung »mit zwei

Ein Symbol muss in
CINCr Sanzen
Symbollendschgfu
verstaenden werden.

(I Von der Einbettung der Schlangensymbole

56 Vel Narby (2018), S. 172. An den vorangegangenen Exempli wird deutlich, dass das Schlangensymbol
57 Vgl Narby (2018), S. 139f. B H B . H H B B
58 Vgl Warburg (1992), S. 167 nicht |soI|ert_beZ|ehungswe|s§ nurin einem Bedeutungskontext definiert wer-
59 Warburg (1992), S. 12. den kann. Ein Symbol muss in einer ganzen Symbollandschaft verstanden
60 Vgl Warburg (1992), S. 16ff. . . .
61 Mundkur (1983), S. 58, werden. Schlange plus Ring, Stab, Ei oder gar als Doppelhelix ergeben neue

Zitiertin Narby (2018), S. 98. H H H _ H
62 Vil Cony (1995), 5. 221t Bedeutungen, Yvelch_e |n-den unterschl_edlhlchhen Kultur-und Gesellschaftskrei
63 Vgl.ebd. sen entweder Ubereinstimmend oder individuell gedeutet werden. Auf3erdem
6. Okzit jrd dlie S . . .. .
et oot et folgt dem einen Symbol gerne ein Nachstes und erdffnet dadurch neue Sym-
65 Michel (1991), 8.2% bolebenen. Wird die Schlange beispielsweise durch die Eigenschaft Eier zu
66 Vgl Kretschmer (2008), S. 219. . . . v e .
67 5 Jahrhundertn. Chr. legen dem Himmel und der Luft zugeordnet, wird die figlrliche zu einer sym-
68 Wiiterich (2013). . . . .
69 Narby(2018), S, 127 bolischen Darstellung eirweltert u?d dem gliedmaBenlosen Wesen symboli-
70 Frutiger (1989), S. 246. sche Federn oder gar Fllgel angehangt. Simultan dazu neue Bedeutungen.»So
71 Narby (2018), S. 98. . . . . . 70 .
72 Narby(2018), S. 176 wurde die gefliligelte Schlange zum Ubermachtigen Drachen [..]«™ und damit

Zu einer autonomen Figur.

»Als Schépferin des Lebens ist die kosmische Schlange eine Meis-
terin der Metamorphose. In den Mythen, in denen sie die Hauptrolle
spilelt, wirkt sie daqurch schopferisch, dal? sie sich selbst verwan-
delt; sie wandelt sich und bleibt doch die gleiche. Das erklart, warum
sie aufdemselben Bild in unterschiedlicher Form dargestellt werden
kann.«”

(1 Von der Bedeutung der Schlangenbedeutung
WurdezuBeginnder Fokusaufdie einfach kontrare Bedeutung gelegt (Dualitat),
wurde schnell klar, dass die Symbolik viel multidimensionaler und als fluid zu
betrachten ist. Das Leben steht immer in unmittelbarer Nahe zum Tod, auch
wenn diese Konstanten wie Gegenpole scheinen. Gestalterisch ist es keines-
wegs fragwdirdig, dass wiederkehrend wellen-, ring— oder spiralférmige Dar-
stellungen flr die Schlange hergenommen werden, zumal sie synchron die
Bewegungen des Muskelgeschopfes zu imitieren vermaogen.



Daraus resultiert sich fUr die Schlangenlinie eine hochgradige Relevanz fur die
Grafik (Korper als Linie). Sie kann in der rudimentéarsten Gestalt eine Vielzahl an
affektiven Assoziationen ausldésen. Wird die Schlangengestalt zu einer mittei-
lenden Allegorie, bricht jene banale Unfiglrlichkeit auf. In anderen Worten hei3t

das: Das Zeichen wird zum Symbol.
Dieses Schlangensymbol ist nun, auch wenn es sich dabei um eine zweidimen-
sionale Darstellungen handelt, in einer gewissen Polydimensionalitdt zu verste-
hen. In einem durch zahlreiche Pole definierten Raum, sprich n-dimensionalen
Konstrukt, ist die e/lementare (Erde, Wasser, Luft, Feuer), mystische (Himmel,
Erde, Hdlle), geografische (Habitat auf allen besiedelten Kontinenten), kulturelle
(Kulturgegenstand) und mentale (Unter-/ Vor-/ Bewusstsein) Omniprésenz der

Schlange erkenntlich.

Mit Deutungsgleichungen wie jene nach Narby, der den Zusammenhang der
kosmischen Schlangenvorstellungen zur DNA herstellte, lasst sich der Symbo-
lismus per se bedeutungsgleich mitder Wissenschaft betrachten und motiviert
einerseits zu mehr interdisziplinarer Forschung. Andererseits zu mehrdimensi-
onalem Verstandnis. »Die wissenschaftliche Untersuchung des Ursprungs des
Lebensfuhrtineine Sackgasse,inderder Agnostizismusdie einzig sinnvolleund
unanfechtbarePositionzuseinscheint«?mahntNarby.Mythendurfenwederals
veraltet betrachtet, noch mit Unwissenheit abgetan werden. Sie mlissen gar als
eine Fremdspracheverstandenwerden.Undindieser metaphorischenSprache
wird immer eines sichtbar: Die Ultradimensionalitat.

nDie E)ohlaﬂge, dic

Ultredimensionahitat verlkor -

+ spiralférmig) ein, sondern begreift zeitgleich mehrere (paradoxe) Ist-Zustande

p eI\t) Die Schlange nimmt einen Raum nicht nur figlrlich (beispielsweise ring— oder

(Pole). Dabei ist sie immer in eine Symbollandschaft eingebettet. Die Schlange,
die Ultradimensionalitat verkdrpert. “ -



Literatur

Avalon, Arthur in »The Serpent Power: Being the Sat-
cakra-nirdpanaandPaduka-palicaka: Two Works
on Laya-yoga«. Dover Publications 1974, 7. Aufi,
New York.

Battistini, Matilde [Hrsg.]; Impelluso, Lucia [Hrsg] in »Das
grofe Bildlexikon der Symbole und Allegorienc.
Parthas 2012, 1. Aufi, Berlin.

Beigbeder, Oliver in »Lexikon der Symbole: Schiisselbe-
griffe zur Bildwelt der romanischen Kunst«. Ech-
ter 1998, Wiirzburg.

Canby, Sheila R. in »Dragons«; in Cherry, Jon [Hrsg.] »Myt-
hical Beasts«. British Museum Press 1995, Lon-
don.

Colas, Pierre Robert [Hrsg] et al. in »The Sacred and the
Profane: Architecture and Identity in the Maya
Lowlands. 3rd European Maya Conference, Uni-
versity of Hamburg, November 1998.«. Saurwein
2000, Mockmihl.

Dittrich, Sigrid u. Lothar 2005, in »Lexikon der Tiersym-
bole: Tiere als Sinnbilder in der Malerei des 14.—
17 Jahrhunderts«. Imhof 2005, 2. durchges. Aufi,
Petersberg.

Friedlander, Walter J. in »The Golden Wand of Medicine:
A History of the Caduceus Symbol in Medicinex.
Greenwood Press 1992, New York.

Frutiger, Adrian in »Der Mensch und seine Zeichen:
Schriften, Symbole, Signete, Signale«. Fourier
1989, 2. Aufi, Wiesbaden.

Howatson, Margaret C. in »Reclams Lexikon der Antikex.
Reclam 1996, Stuttgart.

Kretschmer, Hildegard 2008 in »Lexikon der Symbole und
Attribute in der Kunst«. Reclam 2. Aufi. 2011, Stutt-
gart.

Lurker, Manfred [Hrsg] in »Worterbuch der Symbolik«.
Kroner 1991, 6. Aufi, Stuttgart.

Michel, Paul [Hrsg.] in »Tiersymbolik: Schriften zur Sym-
bolforschung, Bd. 7«. Peter Lang Publishing (1997),
Bern u.a. Onlinezugriff auf Sonderdruck: httpos#/
www.imagomundl.biz/wp-content/uploads/2019/
08/PNSY12-Tiersymbolik.pdf. Zugriff: 18.10.2020.

Mundkur, Balaji in » The Cult of the Serpent: An Interdisci-
plinary Survey of its Manifestations and Origins«.
State University of New York Press 1983, Albany.

Narby,Jeremyin»Diekosmische Schlange:AufdenPfaden
der Schamanen zu den Urspringen modernen
Wissens«, Klett-Cotta 2018, 7 Aufi, Stuttgart.

Nissenson, Marilyn; Jones, Susan in »Snake Charmc.
Abrams 1995, New York.

Ovidius Naso, Publius (Ovid) in »Metamorphosen: Aus
dem Lateinischen von Erich Résch«. Deutscher
Taschenbuch Verlag 2004, 6. Aufi, Mdnchen.

Warburg, Aby in »Schlangenritual: Ein Reiseberichit«.
Wagenbach 1992, Berlin.

Wuethrich, Christina [2013] in »Die Rlckkehr der
Schlange«. Zugénglich: https#wuethrich.eu/de/
2016/09/03/dje-ruckkehr-der-schlangen/. Zugriff:
20.10.20.

Zimbardo, Philip G.; Gerrig, Richard J. in »Psychologiex.
Pearson-Studium 2006, Mdnchen.



