
Symbole 
und Mythen oder

[2D]



Symbole 
und Mythen oder       WAS DIE

SCHLANGE
  FÜR DIE
          WELT
  BEDEUTET.
  – UND DEN
HIMMEL.
        UND
            DIE
    HÖLLE.

Die Schlange ist den Menschen seit ihrem Anbeginn ein Mythos. Und der Mythos erzählt den Menschen  
weiterhin von der Schlange. Die Ursprünge der Fiktion sind lange nicht mehr klar, doch 
nach wie vor ist ihr Bann existent. Furcht versus Verehrung? Ehrfurcht! Nicht selten wer-
den der Schlange menschliche Eigenschaften zugeschrieben – oder es tritt genau Gegen-
teiliges ein. Dann sind es primär die Frauen, denen das Schlangenhafte nachsagt wird.1 
Die Schlangenvorstellungen können ohnehin unermessliche Dimensionen annehmen: 
»In der Mythologie werden Schlangen oft als riesig dargestellt.«2 Die sagenhafte Schlange 
ist so ungreifbar, dass sie den Menschen mit ihrer Symbolik unheimlich nahe tritt.

Ein Essay von Coco Lobinger



Insbesondere könnte jedoch die symbolische Bedeutung der Schlange nicht widersprüchlicher sein. 
Zum einen repräsentiert sie den Tod und die Gefahr (tödlicher Biss). Zum ande-
ren das Leben und den Neuanfang (Abstreifen der Haut). Mit ihrem tödlichen 
Potential ist sie es, die aktiv über Leben und Tod bestimmt.3 Das macht sie zum 
Sinnbild beider Extrempole der Existenz und manifestiert dabei Grundlegendes: 
Die Schlange, die Dualität verkörpert. Nicht selten bekommt sie aufgrund dieser 
dualen Eigenschaft göttliche Attribute zugeschrieben. 

		  Ihre Symbolik ist jedoch nicht ausschließlich bipolar zu 
betrachten im Sinne eines absoluten Maximum und Minimum: Eines Lebens 
und Tods; eines Guten und Bösen. Vielmehr handelt es sich um eine komplexe 
Vielheit. So unterliegen der Schlange alle Bereiche4: Die Erde und das Wasser; 
Aufgrund ihres Habitats. Die Luft; weil sie ihren Nachwuchs wie die Vögel in 
Eiern brütet und manche ihrer Art sogar Bäume bewohnen. Die Zugehörigkeit 
zum Feuer mag hingegen nicht ganz so offensichtlich daliegen. Doch weil sie 
sich stets in Höhlen zurückzieht, wird sie in unmittelbare Verbindung zur Unter-
welt gebracht. Ihre bloße Existenz in jenen düsteren, verborgenen Tiefen ver-
leiht ihr Mystisches und nicht zuletzt Teuflisches. Die Assoziationen Hölle und 
mithin Feuer liegen nicht fern. An dieser Stelle spreche ich von elementarer 
Omnipräsenz der Schlange – ihre Zugehörigkeit zu allen Elementen5. Simultan 
dazu von mystischer Omnipräsenz, den Himmel (Heaven) und die Hölle betref-
fend. In der Bibel ist sie die Personifikation des Satans6 oder Symbolträgerin 
der Erbsünde. So erscheint sie im Garten Eden in Gestalt einer Schlange.7 Seit 
jeher gilt sie als – vorwiegend weibliche – Inkarnation der Verführung und der 
List (→ 1D Kunsthistorisches); aber auch der Klugheit und der Erkenntnis: 

»Ihr [lidloser] Blick auf ihre Opfer machte sie […] zum Sinnbild des 
durchdringenden Wissens und der Allgegenwärtigkeit.«8 Als eherne 
Schlange9 nimmt sie die Rolle der Heilbringerin ein. Besonders aber 
im Schamanismus oder in (fern)östlichen Religionen und Weltan-
schauungen wird die Schlange primär mit Gutem assoziiert oder 
gar als autonome Gottheiten verehrt.10

Ob gut oder böse assoziiert; das Schlangensymbol ist Gegenstand in den allermeisten  
Kulturkreisen. Das gründet auf zwei Gegebenheiten. Erstens: Alle Kontinente – ausgenom-
men die Antarktis – sowie Teile dieser Erde gehören zu ihrem natürlichen Habitat. Über-
all begegneten oder begegnen die Menschen der wechselwarmen Spezies. Allein diese  
geografische Omnipräsenz verleiht ihrem Wesen Übermächtiges. Und selbst dort, wo 
keine Schlangen leben, sind sie doch in der jeweiligen Symbolik, Mythologie oder in ande-
ren Bereichen verankert – kulturelle Omnipräsenz. 				      Zweitens gilt die Schlange allen Bewusstseins-

ebenen zugehörig: mentale Omnipräsenz. Die Schlange und ihre »Versinn-
bildlichung der Entscheidung über Leben und Tod«11 ist die Bewusstmachung 
der Urangst und ist damit auch Bestandteil des menschlichen Unterbewusst-
seins. »Die Angst vor dem [unerwarteten] tödlichen Biß«12 sei nach Frutiger 
nämlich eine intrinsische.13 Er führt sie mitunter als Grund für ihre maßgebliche  
Bedeutungsschwere auf. Die Esoterik verweist auf ihre mediatorische Rolle 
zwischen den Bewusstseinsebenen. Das spirituelle Energiezentrum Kundalini 14, 
was so viel bedeutet wie Schlangenkraft, bedient sich der Allegorie der gewun-
denen Schlange. Diese versinnbildlicht das unterste Chakra, welches aktiviert 
und somit ins Bewusstsein gerückt werden kann.15 In den Modellen der Psycho-
analyse wird dagegen eine andere Begrifflichkeit herangezogen. In die Bewusst-
seinstheorie von Freud lässt sich die Schlange jeweils in das Bewusste (Rationa-
lität, Wissen über die Schlange), das Vorbewusste (Ängste, charakterbildende 
Erfahrungen) und das Unterbewusste (Triebe, Instinkte) einordnen.16 Die Traum-
schlange passiert diese Ebenen.17

1 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 52.
2 	 Narby (2018), S. 96.
3 	 Frutiger (1989), S. 249.
4 	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 366f.
5 	 Ausgang ist die Vier–Elemtene–Lehre, die 	

	 ihren Ursprung in der Alchemie hat.
6 	 Offenbarung des Johannes 12:9.
7 	 1. Mose 3.
8 	 Kretschmer (2008), S. 367.
9 	 4. Mose 21:9.
10 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 29.
11 	 Frutiger (1989), S. 249.
12 	 ebd.
13 	 im Original spricht Frutiger von einer »pri-	

	 mitiven Angst«; Aus gesellschafts- 
	 politischen Gründen zu »intrinsischer 	
	 Angst« abgeändert. Vgl. Frutiger  
	 (1989), S. 249

14 	 In der Esoterik ist Kundalini eine ätherische 	
	 Kraft. Sie ist Teil des tantrischen Yogas 	
	 des Hinduismus. Vgl. Avalon (1974), S. 1.

15 	 Vgl. Avalon (1974), S. 1f.
16 	 Freie Zuordnung der Schlange in die unter-	

	 schiedlichen Bewusstseinsebenen  
	 auf Grundlage psychologischer Be-	
	 wusstseinstheorien, da die Schlangen 	
	 hier nicht explizit genannt sind; Vgl. 

		  Zimbardo; Gerrig (2006) S 205ff., S.221f. 	
	 und insbesondere des psychologischen  
	 Determinismus nach Freud; Vgl. ebd. 	
	 (2006), S. 614ff.

17 	 Vgl. Michel (1991), S. 21. 

Die Schlange, die Dualität 
verkörpert.



18 	 Vgl. Frutiger (1989), S.248.
19 	 ebd.
20 	 Amphibien– und Reptilienkunde.
21 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 29.
22 	 Vgl. Frutiger (1989), S. 249.
23 	 »Commitment« ist zeitgleich als Verspre-	

	 chen, Engagement und Verpflichtung 	
	 zu verstehen.

24 	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 25; S. 76.
25 	 Vgl. Friedlander (1992), S. 127ff., S. 146ff. 	

	 zitiert in Narby (2018), S. 201f.
26 	 Vgl. Lurker (1991), S. 122; S. 474f., S. 649f.
27 	 Vgl. Howatson (1996), S. 301; 
		  Vgl. Lurker (1991), S. 53.
28 	 Vgl. Lurker (1991), S. 52ff.

(I) 		  Von der Decodierung der Schlangensymbole
Dass die Schlangensymbolik ebenenübergreifend und nicht zuletzt universell 
ist, heißt noch lange nicht, dass es ihre Erscheinung ist. Ausgehend von einer 
bestimmten Schlangendarstellung kann auf ihre jeweilige symbolische Bedeu-
tung geschlossen werden. Eine bestimmte Erscheinung zeigt sich dagegen in 
den unterschiedlichen Kulturen und ihren jeweiligen Mythen nicht selten wie-
derkehrend und übereinstimmend. Bevor mit einer visuellen Erforschung die-
ser fortgeführt werden kann, gilt es vorab zwischen den Termini Symbol und 
Zeichen zu unterscheiden. Beide Begriffe werden oft und irrtümlicher Weise 
bedeutungsgleich betrachtet. Jedoch ist mit Zeichen lediglich die Form bezie-
hungsweise Nichtform gemeint. 

Das Zeichen der Schlange beginnt mit der Darstellung einer einzigen Linie, 
einer (doppelten) Kurve. Formverwandt ist sie mit der Mondsichel.18 Bemer-
kenswert ist es, dass eine komplette Spezies mit einem »gekrümmte[n] Strich 
allein«19 verbildlicht werden kann. Pure Körpermasse, die körperlos dargestellt 
werden kann. Die Schlange, die Polarität verkörpert. 

Die Schlange, die Dualität 
verkörpert.

		  Pure Körpermasse, die 
körperlos dargestellt werden 	
		  kann. Die Schlange, die  
Polarität verkörpert.

Die Bedeutung für die Grafik ist exorbitant. Die maximale Unfigürlichkeit, sprich 
die am wenigsten naturgetreue Darstellung der Schlange, spricht – ohne Ein-
bußen von Qualität – eine klare Sprache und kann noch dazu eine Bandbreite 
an Emotionen in ihren Betrachter:innen wecken: Von intrinsischer Angst über 
liebevolle Faszination bis hin zu hingebungsvoller und schonungsloser Ehr-
furcht. Je detailreicher die Darstellungen, desto stärker können die Affekte auf- 
treten (→ 3D Ophidiophobie). Kulturelle Zuschreibungen tun ihr Übriges. An  
dieser Stelle wird der Begriff Symbol wesentlich.
		  Das Symbol geht über das Figürliche hinaus und ist die 
stellvertretende beziehungsweise repräsentierende Darstellung eines Sub– 
oder Objekts. Ein Schlangensymbol stellt nicht mehr nur ein nüchtern betrach-
tetes Wesen dar, wie es in der Biologie oder Herpetologie20 geschieht. Vielmehr 
ist das Wesen mit Attributen vernetzt, welche über ihre Natur hinausgehen. 
Diese stufen sie auf (mindestens eine) neue Bedeutungsebene herauf und 
modifizieren sie zu einem Mythos, einer Metapher. Im Folgenden einige Bei-
spiele für das Schlangensymbol:

(I.1) 		  Der Ring 
Ist die Schlange ringförmig dargestellt, wobei sie sich selbst in den Schwanz 
beißt, so repräsentiert sie den Lebenszyklus. In dieser unverwechselbaren 
Positur ist sie als Ouroboros21 bekannt und vermag sich gleichermaßen selbst 
vernichten und sich selbst ernähren.22 Eine Differenzierung zwischen Leben 
und Tod erscheint rhetorisch. Die Bedeutungsebene ist fluid – ist zirkulär. Was 
dem Tod unmittelbar folgt ist die Wiedergeburt, das wiederum signifiziert das 
Leben, welches dem Tod ausgesetzt ist. Das Gedankenspiel würde endlos wei-
ter gehen. Eine Bedeutungsnähe liegt zum Yin–Yang Symbol des Daoismus vor. 

Die Bedeutung für die 		      
         Grafik ist exorbitant. 



Der Ouroboros ist seit langem ein beliebtes Symbol in der Kunst, insbesondere 
im Schmuckdesign (→ 1D Kunsthistorisches). Das liegt zum einen an der nahe-
liegenden Figürlichkeit (Kreis– bzw. Ringform). Darüberhinaus lässt sich der – 
ohnehin hohe – materielle Wert eines Rings immens durch die Kombination 
jener immateriellen Unendlichkeits– und Commitment–Bedeutung23 steigern. 

(I.2) 		  Die Schlange mit Stab oder Schale
Die Darstellung, bei welcher sich die Schlange spiralförmig um einen Stab win-
det, wurde aus der griechischen Mythologie entnommen. Synchron dazu einen 
Irrtum: Steht der von einer Natter umwundene Äskulapstab metaphorisch für 
die Medizin und in diesem Sinne für das Leben, ist der geflügelte und von zwei 
Schlangen umwundene Hermes– bzw. Merkurstab (Caduceus), das eigent-
liche Sinnbild der Wirtschaft.24 Was von einer unerheblichen, bildhaften Ver-
wechslung ausging, hatte die Vermischung zweier höchst unterschiedlicher 
Bedeutungsebenen zufolge und ist somit fundamental. Auf dem Emblem des 
US–amerikanischen Sanitätsdienstes der Air Force ist ausgerechnet ein sol-
cher Caduceus zu sehen.25 Ganz andere Bedeutungen nimmt der Caduceus in 
der Alchemie an. Dort signifiziert er das Element Quecksilber (Mercurius). In der 
Astrologie den gleichnamigen Planeten Merkur.26 Eine durchaus äquivalente 
Darstellungsalternative zum Äskulapstab bietet die Schlange mit einer Schale. 
Diese repräsentiert die Heilkunstgöttin Hygieia27, die Tochter des Äskulap. Ob 
irrtümlicherweise oder nicht, die Schlange ist das internationale und ikonische 
Symbol für das medizinische und pharmazeutische Wesen schlechthin.28 Sei 
es im Zusammenhang mit Apotheken, auf der Flagge der Weltgesundheitsor-
ganisation (WHO) oder eben als Emblem eines militärischen Pflegedienstes. 

(I.3) 		  Das Weltei der Weltschlange
Wird die Schlange in Beziehung zu einem Ei dargestellt, so handelt es sich um 
die Weltschlange. In der Regel windet sich diese um das Weltei, oder thront dar-
auf. Dabei ist das Ei nicht einfach als Schlangenbrut zu verstehen. Vielmehr 
ist es das Symbol universellen Lebens und kann als Kosmos, als Ursprung gar 
eines Absoluten verstanden werden. Manchmal ist es ein Baum, welcher in 
der Kombination mit einer Schlange das Kosmische repräsentiert.29 Bereits im 
antiken Ägypten ist die Weltschlange ein beliebtes Lebenssymbol30 und spielt 
in sämtlichen voneinander unabhängigen Kulturkreisen eine zentrale Rolle.31 
Aus der nordischen Mythologie geht beispielsweise die Midgardschlange her-
vor. Diese soll derart groß sein, dass sie die ganze Welt zu umschlingen ver-
mag (Ouroboros) und symbolisiert den dramatischen Wellengang vom Tod und 
Leben: Zunächst von dem Göttervater Odin ins Meer geworfen, reißt sie diesen 
um den Midgard, bis sie letztlich von Thor, dem Donnergott, erschlagen wird. In 
ihrem Untergang gelingt ihr es jedoch noch diesen zu vergiften. Was auf Thor 
wartet ist das eines jeden Helden: Der eigene Tod.32 Neues und somit irdisches 
Leben kann fortan beginnen. (I.4) 		  Die doppelköpfige Schlange

Eine Schlange mit zwei Häuptern vermag ihre Ambivalenz am deutlichsten 
von allen Symbolen versinnbildlichen. Der gemeinsame Körper suggeriert Ein-
heit und Korrelation. Die Köpfe hingegen die Zwietracht. »Auch die doppelköp-
fige Schlange kann makrokosmische Bedeutung haben, insofern sie als umge-
kehrtes S für die Kurve des Jahres und der Jahreszeiten steht. Sie ist dann eine 
Variante des Zickzackmotivs.«33 Je abstrakter und geometrischer ihre Figür-
lichkeit, umso konträrer die Köpfe und desto absoluter ihre Symbolik. 
		  In der griechischen Mythologie ist es die Hydra34, die um 
ihre unzähligen Köpfe gefürchtet ist. Wird einer dieser abgeschlagen, wach-
sen ihr unmittelbar zwei (!) neue nach. Es ist Herakles, der sie letztlich mit Feuer 
bezwingt35 (→ 1D Kunsthistorisches). Konträr ist in der hinduistischen Schöp-
fungsgeschichte von einer riesigen, tausendköpfigen Schlange namens Shesha 
die Rede, welche die ursächlichen Gottheiten Vishnu und Lakshmi wiegt – und 
somit die Welt.36

(I.5) 		  Schlangenhaare
Befinden sich anstelle einer Haartracht (mehrere!) Schlangen, deuten diese 
auf Missgunst hin. »Sie verkörpern die schlechten, Gift versprühenden Gedan-
ken des Neids«.37 Meist sind es die Frauen, die mit einer solchen Eigenschaft 
assoziiert werden.38 Die Invidia39 verkörpert die Untugend des Neids in »einer 
abgemagerten, hässlichen, rastlosen Frau [mit Schlangenhaaren].«40 Aber 

29 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 29.
30 	 Vgl. Frutiger (1989), S. 250f.
31 	 Vgl. Narby (2018), S. 125f.
32 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 36.
33 	 Beigbeder (1998), S. 338.
34 	 Etymologisch steht Hydra für Wasser. Die 	

	 mythologische Hydra kann daher als 	
	 Wasserschlange verstanden werden.

35 	 Vgl. Howatson (1996), S. 279;  
	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 199.

36 	 Narby (2018), S. 97.
37 	 Dittrich (2005), S. 446.
38 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 52.
39 	 lat. Neid, Hass, Eifersucht.
40 	 Dittrich (2005), S. 446.



auch Überheblichkeit wird sprichwörtlich wildgeworden dargestellt. Die wohl 
bekannteste Personifikation des Hochmuts ist die Medusa.41 Da sie angeblich 
aufgrund ihrer wunderschönen Haare zu übermäßiger Eitelkeit neigte, wurde 
sie von Athene zu einer sprichwörtlich wilden Bestie verdammt.42 Wer ihren 
wilden Blick folglich erwiderte, wurde versteinert. Perseus soll dem Fluch letzt-
endlich mit einem Spiegel entgangen sein: Über die indirekte Ansicht konnte 
er die Medusa enthaupten. Diese Tragik gilt unter anderem parabolisch als 
Sieg über das Patriarchat43 und macht die Medusa zur bekanntesten Gorgo44 
der griechischen Mythologie. 

(I.6) 		  Die gefiederte Schlange
In Mesoamerika wird Quetzalcoatl von den Azteken, Kukulkán von den Mayas 
und Tolteken vergöttert. Dabei handelt es sich um die ein und dieselbe Gott-
heit, welche unter anderem als gefiederte Schlange in Erscheinung tritt.45 Ihr 
werden die Federn des Quetzals, einen heimischen Vogel mit kunterbunten 
Federkleid, zugeschrieben. Die ikonische Morphologie der hybriden Quetzal- 
schlange verweist visuell auf ihre duale Zugehörigkeit zur Erde (Schlange) und 
zum Himmel (Vogel). Doch sie ist weit mehr als das. Kukulkán gilt bei den Mayas 
als Erfinder ihres Kalenders und der Schrift.46 
		  In Chichén Itzá, einem auf der mexikanischen Halbinsel 
Yucatán gelegenen kulturellen und astrologischen Maya–Zentrum, befindet 
sich die Pyramide des Kukulkán47. Sie ist die Festung, an welcher die Schlange 
zwei Mal im Jahr wortwörtlich zum Leben erwacht – und zwar durch einen 
bestimmten Einstrahlungswinkel der Nachmittagssonne. Zum Äquinoktium48, 
wenn der Tag so lange wie die Nacht ist, werfen die gigantische Stufen der 
perfekt konstruierten Pyramide einen langen, gewundenen Schatten auf das 
Geländer (balustrades) der Nordseite. Dieser verbindet sich mit den zwei stei-
nernen Kukulkánköpfen49 am unteren Stufenende. Mit dem Lauf der Sonne, 
bewegt sich der Schatten derart, dass sich die doppelte Schlange auf die 
Erde herunterzuschlingen scheint.50 Der siebenteilig geworfene Schattenkör-
per (bedingt von den neun Hauptplattformen) lässt mutmaßen, dass sie zum 
Kriege herabgeschlungen kommt. Die mythische Zahl Sieben galt dem Kriege 
einerseits, andererseits dem Sonnengott Kinich Ahau.51 Dementsprechend ist 
auch Kukulkán ein Mittler zur göttlichen Sonne.
			   Zudem geht aus der aztekischen Ikonografie die zwie-
trächtige Xiuhcoatl hervor. Sie ist auf den Feuergott Xiuhtecuhtli52 zurückzu-
führen und ist zeitgleich als Kriegsgottheit bekannt.

(I.7) 		  Die Doppelhelix
Wesentlich neuer scheint der Bezug zur Wendeltreppe, der Doppelhelix zu 
sein und damit zur DNA. Nicht nur, weil die säurehaltigen Grundbausteine jeg-
licher Daseinsform erst in den 50er Jahren entdeckt und publik wurden. Viel-
mehr, weil Jeremy Narby jene Lebensleiter aus einem ganz neuen Blickwinkel 
zu betrachten begann. Weil er keiner klassischen Wissenschaftsdisziplin nach 
westlichem Verständnis folgte, öffneten sich ihm ganz neue Herangehenswei-
sen. Der Anthropologe stellte in den 80er und 90er Jahren die These auf, dass 
Schlangendeutungen sämtlicher indigener Völker der Welt als unmittelbare 
Übersetzung zum westlichen Verständnis der DNA–Doppelhelices entsprä-
chen. Daraus schließt er, dass sie schon weit früher bekannt gewesen sei.53

In Die kosmische Schlange: Auf den Pfaden der Schamanen zu den Ursprüngen modernen  
Wissens schildert Narby seine persönliche Erfahrungen mit Ayahuasca.54 
Der aus dem Amazonas stammende psychedelische Pflanzensud verhalf 
ihm sprichwörtlich zu neuen Sichtweisen. Nach der Einnahme sei wiederkeh-
rend die Kommunikation mit zwei kolossalen und fluoreszierenden Schlangen 
möglich gewesen, welche um sich windend, die Erde mit dem Himmel zu ver-
binden vermochten. Nicht selten werden diese Himmelsschlangen mit den  
Synonymen Himmelsleiter oder Weltachse (axis mundi) beschrieben.55 Narby 
vergleicht seine ultra–visuellen Beobachtungen mit den Überlieferungen der 
indigenen Ashaninca Perus, sowie seinen anthropologischen Vorkenntnis-
sen. Anschließend macht er Recherchen in sämtliche Teilbereiche wie der 
Molekularbiologie, der Botanik und der Mythologie. Er kommt zum Schluss, 
dass der genetische Code der DNA mit den Begriffen der Chemie und Physik 

41 	 Ovid, Metamorphosen 4, 753–803.
42 	 Vgl. Battistini; Impelluso (2012), S. 164.
43 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 32.
44 	 Gorgonen waren gefürchtete, geflügelte 	

	 Dämoninnen des Hellenismus. 
		  Vgl. Battistini; Impelluso (2012), S. 164.
45 	 Vgl. Colas et al. (2000), S. 184f.
46 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 29ff.
47 	 Auch bekannt als El Castillo, der Name der 	

	 spanischen Konquistador:innen; 
		  Vgl. Colas et al. (2000), S. 186f.
48 	 Tagundnachtgleiche; sie findet an den 	

	 Tagen um den 21.03 (Frühlingsanfang) 
 	 und dem 21.09. (Herbstanfang) 	
	 eines jeden Jahres statt;  
	 Vgl. Colas et al. 	(2000), S. 188.

49 	 Die Köpfe sind nur an der Nordseite vorhan-	
	 den; Vgl. Colas et al. (2000), S. 187.

50 	 Vgl. Colas et al. (2000), S. 188.
51 	 Der Gott der Zahl Sieben; 
		  Vgl. Colas et al. (2000), S. 189f.
52 	 Xiuhtecuhtli (Nahuatl: Herr des Türkises). 	

	 Ein prachtvolles Türkis–Mosaik (1400–	
	 1521) zeigt ebendiese doppelköpfige 	
	 Feuerschlange. Dem Mineral wurde 	
	 eine rauchspeiende Eigenschaft zu- 
	 gesprochen; Vgl. Canby, S. (1995), S. 42.

53 	 Vgl. Narby (2018), S. 87.
54 	 Ayahuasca wird zum großen Teil aus der 	

	 Lianenart »Banisteriopsis Caapi« 	
	 gewonnen. Diese zeichnet sich im Übri-	
	 gen ebenfalls durch ihre, um sich  
	 selbst gewundene, Erscheinung aus; 

		  Vgl. Narby (2018), S. 109.
55 	 Vgl. Narby (2018), S. 74.



nur eine von vielen Techniken darstellt, die universelle Existenz zu erklären.56 
Darüberhinaus mutmaßt er, dass die Natur beziehungsweise die DNA per se 
visuell kommuniziere. In der Molekularbiologie stellt die Doppelhelix dagegen  
lediglich ein Erklärungsmodell, ein Konstrukt dar.57

(I.8) 		  Wettersymbole: Sonne – Blitz – Regen – Regenbogen
Wie im präkolumbischen Mesoamerika, steht im antiken Ägypten die göttliche 
Uräusschlange in elementarer Verbindung zur Sonne (→ 1D Kunsthistorisches). Die 
Hopi–Ethnie verehrt die Schlange grundsätzlich als »Wettergottheit«. Sie erscheint 
blitzförmig. Ebenso mit der mesoamerikanischen Ikonografie übereinstimmend, 
zeichnet sich die Schlange der Hopi durch einen gefiederten Kopf aus; die Federn 
verleihen ihr zumal mediatorische Kräfte zwischen den Elementen.58 Dabei ist 
es primär das Element des Wassers, welches von der nordamerikanischen Eth-
nie noch heute verehrt wird. In dem Reisebericht Schlangenritual beleuchtet der 
Kulturhistoriker Aby Warburg den Kult der Wasserbeschwörung in seinen unter-
schiedlichen Ausprägungen und wertet ihren »Tanz mit lebenden Schlangen« als 
»[d]ie drastischste Form des animistischen, d.h. naturbeseelenden Kults«.59 Auch 
das Himmelsdach beziehungsweise die Himmelstreppe ist in ihrer Kosmosvor-
stellung wie die Blitzschlange gestuft.60
		  Gleichermaßen gewellt oder gestuft ist die Schlangenvorstel-
lung der australischen Aborigines. Ihr »am weitesten verbreitete Glaube ist der an 
die gigantische Regenbogenschlange, ein Urgeschöpf, weitgehend verbunden mit 
guten Kräften, die Fruchtbarkeit und Wasser schenken.«61 Die Verbindung zum 
Wasser hat auch in Ostasien Bestand. 

(I.9) 		  Drachen
Der Drache ist das bekanntestes Fabelwesen der chinesischen Mythologie – 
dort heißt er Lóng. Bereits in der Han Dynastie (1206 v. Chr. – 220 n. Chr.) werden 
die meisten Drachen mit einem schuppigen Schlangenkörper und vier Beinen 
mit Krallen dargestellt. Ihr Kopf zeichnet sich durch eine große Nase, ausge-
prägte Hörner und Schnurrhaaren aus. Mit der Ming (1368 – 1644 n. Chr.) und 
der Ch’ing Dynastie (1644 – 1912 n. Chr.) verfestigt sich die Drachendarstellung 
und rückt immer mehr in das Zentrum der angewandten Kunst. Neben Staats-
wappen entsteht sämtlicher Dach– sowie Torschmuck, Kleidung und andere 
Alltagsgegenstände. Ab dieser Zeit bedeutet der Drache in China vor allem 
eines: Gutes. Er wohnt in den Wolken und bringt fruchtbaren Regen. Kämpfen 
zwei Drachen, so entsteht Donner. Der Drache ist zumal dem Himmel und dem 
Wasser zugeordnet. Mit der steigenden Popularität, werden ihm immer mehr 
(übernatürliche) Kräfte zugeschrieben. Die gehen so weit, dass so manche Kai-
ser behaupteten, ihre Mütter seien im Schlaf von einem Drachen geschwän-
gert worden – und erhofften sich wohl so einen göttlichen Status.62
		  Lóng taucht in der Ikonografie oft mit einer Kugel auf. Einer-
seits ist diese Perle das buddhistisches Motiv der absoluten Wunscherfüllung. 
Im Daoismus erscheint die Wunschperle zuzüglich mit Flammen. Anderer-
seits repräsentiert sie den (oft so roten) Mond, welcher vor dem aufgehenden 
Sternbild Drache steht – und somit das neue Jahr einleitet. Zum chinesischen 
Neujahrsfest tauchen dann große Drachen aus Papier in den Straßen auf, die  
dieser Kugel tänzerisch nachjagen. Die typischen, roten Lampions erinnern an 
den Mond.63 Apropos: in der chinesischen Astrologie gibt es sowohl das Jahr 
des Drachen, als auch der Schlange.

(I.10) 		  Phallus
Nach Sigmund Freud ist die Schlange — Überraschung! – ein Phallussym-
bol und ist somit primär männlich akquiriert.64 Gerade den jungen Menschen 
soll sie in den Träumen begegnen und auf eine unterdrückte oder gefürch-
tete Sexualität hinweisen. »In vielen Träumen dominiert das Zwischenhirn die 
Grosshirnrinde, das heisst die triebhaft–instinktiven Verhaltensweisen bestim-
men den Vorstellungsablauf und unkontrollierte Affekte drücken dem Traum-
geschehen ihren Stempel auf. Die Tiere im Traum sind deswegen oft unverhält-
nismäßig affektbesetzt, insbesondere solche, die schon im wachen Zustand 
Angst oder andere starke Gefühle einflössen. Es können aber auch Komplexe, 
das heisst mindestens teilweise verdrängte Vorstellungen peinlicher Natur, 
den Traum dirigieren.«65



(I.11) 		  Symbolism N/A – oder doch?
Aber was hat es mit den Kulturen und ihren Schlangendarstellungen auf sich, 	
		  in welchen keine Schlangen beheimatet sind? 		

		  Irland ist beispielsweise ein solches Land mit schlangen-
loser Fauna – so die Theorie. Der Legende nach soll der Heilige St. Patrick alle 
Schlangen aus dem Land vertrieben haben. Ins Meer soll er sie mit lauten Trom-
melschlägen verjagt haben, lautet eine Behauptung. Gewiss wird der irische 
Schutzpatron zumindest noch heute für die Vertreibung verehrt. Ikonogra-
fisch wird er mit einem Kreuzstab gezeigt, damit eine Schlange erledigend.66 
Die Realität sieht ein wenig anders aus: Abgesehen davon, dass es zur Zeit67  
Patricks gar keine Schlangen auf der grünen Insel gab, wurde sie längst als 
Haustier eingeführt. »Das Fehlen von Schlangen machte das Reptil in den ver-
gangenen Jahren in Irland zu einem Prestigeobjekt und zu einem Statussymbol 
für viele neureiche [Irländer:innen].« Fun Fact: Zur Wirtschaftskrise vor gut 
zehn Jahren wurden sämtliche Exoten wieder ausgesetzt. Die Haltung und 
Pflege war für viele schlichtweg finanziell nicht mehr tragbar. »Seit der Rezes-
sion sind Meldungen über Giftschlangen im ›schlangenfreien‹ Irland keine Sel-
tenheit mehr.«68			             Unter den heidnischen Stämmen Sibi-
riens zeigt sich die Schlange teilweise in der traditionellen Kleidung »mit zwei 
Schwänzen«.69

(II) 		  Von der Einbettung der Schlangensymbole
An den vorangegangenen Exempli wird deutlich, dass das Schlangensymbol 
nicht isoliert beziehungsweise nur in einem Bedeutungskontext definiert wer-
den kann. Ein Symbol muss in einer ganzen Symbollandschaft verstanden 
werden. Schlange plus Ring, Stab, Ei oder gar als Doppelhelix ergeben neue 
Bedeutungen, welche in den unterschiedlichen Kultur– und Gesellschaftskrei-
sen entweder übereinstimmend oder individuell gedeutet werden. Außerdem 
folgt dem einen Symbol gerne ein Nächstes und eröffnet dadurch neue Sym-
bolebenen. Wird die Schlange beispielsweise durch die Eigenschaft Eier zu 
legen dem Himmel und der Luft zugeordnet, wird die figürliche zu einer sym-
bolischen Darstellung erweitert und dem gliedmaßenlosen Wesen symboli-
sche Federn oder gar Flügel angehängt. Simultan dazu neue Bedeutungen. »So 
wurde die geflügelte Schlange zum übermächtigen Drachen […]«70 und damit 
zu einer autonomen Figur. 

»Als Schöpferin des Lebens ist die kosmische Schlange eine Meis-
terin der Metamorphose. In den Mythen, in denen sie die Hauptrolle 
spielt, wirkt sie dadurch schöpferisch, daß sie sich selbst verwan-
delt; sie wandelt sich und bleibt doch die gleiche. Das erklärt, warum 
sie auf demselben Bild in unterschiedlicher Form dargestellt werden 
kann.«71 

		  Ein Symbol muss in 	
					     einer ganzen  
Symbollandschaft  
		  verstanden werden.

56 	 Vgl. Narby (2018), S. 172.
57 	 Vgl. Narby (2018), S. 139f.
58 	 Vgl. Warburg (1992), S. 16ff.
59 	 Warburg (1992), S. 12.
60 	 Vgl. Warburg (1992), S. 16ff.
61 	 Mundkur (1983), S. 58, 
		  zitiert in Narby (2018), S. 98.
62 	 Vgl. Canby (1995), S. 22ff.
63 	 Vgl. ebd.
64 	 Im Okzident wird die Schlange ansonsten 	

	 primär mit Weiblichkeit assoziiert.
65 	 Michel (1991), S. 27.
66 	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 219.
67 	 5. Jahrhundert n. Chr.
68 	 Wüterich (2013).
69 	 Narby (2018), S. 127.
70 	 Frutiger (1989), S. 246.
71 	 Narby (2018), S. 98.
72 	 Narby (2018), S. 176.

(III) 		  Von der Bedeutung der Schlangenbedeutung 
Wurde zu Beginn der Fokus auf die einfach konträre Bedeutung gelegt (Dualität), 
 wurde schnell klar, dass die Symbolik viel multidimensionaler und als fluid zu 
betrachten ist. Das Leben steht immer in unmittelbarer Nähe zum Tod, auch 
wenn diese Konstanten wie Gegenpole scheinen. Gestalterisch ist es keines-
wegs fragwürdig, dass wiederkehrend wellen–, ring– oder spiralförmige Dar-
stellungen für die Schlange hergenommen werden, zumal sie synchron die 
Bewegungen des Muskelgeschöpfes zu imitieren vermögen. 



Daraus resultiert sich für die Schlangenlinie eine hochgradige Relevanz für die 
Grafik (Körper als Linie). Sie kann in der rudimentärsten Gestalt eine Vielzahl an 
affektiven Assoziationen auslösen. Wird die Schlangengestalt zu einer mittei-
lenden Allegorie, bricht jene banale Unfigürlichkeit auf. In anderen Worten heißt 
das: Das Zeichen wird zum Symbol. 

Dieses Schlangensymbol ist nun, auch wenn es sich dabei um eine zweidimen-
sionale Darstellungen handelt, in einer gewissen Polydimensionalität zu verste-
hen. In einem durch zahlreiche Pole definierten Raum, sprich n–dimensionalen 
Konstrukt, ist die elementare (Erde, Wasser, Luft, Feuer), mystische (Himmel, 
Erde, Hölle), geografische (Habitat auf allen besiedelten Kontinenten), kulturelle 
(Kulturgegenstand) und mentale (Unter–/ Vor–/ Bewusstsein) Omnipräsenz der 
Schlange erkenntlich. 

Mit Deutungsgleichungen wie jene nach Narby, der den Zusammenhang der 
kosmischen Schlangenvorstellungen zur DNA herstellte, lässt sich der Symbo-
lismus per se bedeutungsgleich mit der Wissenschaft betrachten und motiviert 
einerseits zu mehr interdisziplinärer Forschung. Andererseits zu mehrdimensi-
onalem Verständnis. »Die wissenschaftliche Untersuchung des Ursprungs des 
Lebens führt in eine Sackgasse, in der der Agnostizismus die einzig sinnvolle und 
unanfechtbare Position zu sein scheint,«72 mahnt Narby. Mythen dürfen weder als 
veraltet betrachtet, noch mit Unwissenheit abgetan werden. Sie müssen gar als 
eine Fremdsprache verstanden werden. Und in dieser metaphorischen Sprache 
wird immer eines sichtbar: Die Ultradimensionalität. 				    

Die Schlange nimmt einen Raum nicht nur figürlich (beispielsweise ring– oder 
spiralförmig) ein, sondern begreift zeitgleich mehrere (paradoxe) Ist–Zustände 
(Pole). Dabei ist sie immer in eine Symbollandschaft eingebettet. Die Schlange, 
die Ultradimensionalität verkörpert. �

					     Die Schlange, die  
Ultradimensionalität verkör-
pert.



					     Die Schlange, die  
Ultradimensionalität verkör-
pert.

Avalon, Arthur in »The Serpent Power: Being the Sat-
cakra-nirūpana and Pādukā-pañcaka: Two Works  
on Laya-yoga«. Dover Publications 1974, 7. Aufl., 
New York.

Battistini, Matilde [Hrsg.]; Impelluso, Lucia [Hrsg.] in »Das 
große Bildlexikon der Symbole und Allegorien«. 
Parthas 2012, 1. Aufl., Berlin.

Beigbeder, Oliver in »Lexikon der Symbole: Schlüsselbe-
griffe zur Bildwelt der romanischen Kunst«. Ech-
ter 1998, Würzburg.

Canby, Sheila R. in »Dragons«; in Cherry, Jon [Hrsg.] »Myt-
hical Beasts«. British Museum Press 1995, Lon-
don. 

Colas, Pierre Robert [Hrsg.] et al. in »The Sacred and the 
Profane: Architecture and Identity in the Maya 
Lowlands. 3rd European Maya Conference, Uni-
versity of Hamburg, November 1998.«. Saurwein 
2000, Mockmühl.

Dittrich, Sigrid u. Lothar 2005, in »Lexikon der Tiersym-
bole: Tiere als Sinnbilder in der Malerei des 14.–
17. Jahrhunderts«. Imhof 2005, 2. durchges. Aufl., 
Petersberg.

Friedlander, Walter J. in »The Golden Wand of Medicine: 
A History of the Caduceus Symbol in Medicine«. 
Greenwood Press 1992, New York.

Frutiger, Adrian in »Der Mensch und seine Zeichen: 
Schriften, Symbole, Signete, Signale«. Fourier 
1989, 2. Aufl., Wiesbaden.

Howatson, Margaret C. in »Reclams Lexikon der Antike«. 
Reclam 1996, Stuttgart.

Kretschmer, Hildegard 2008 in »Lexikon der Symbole und 
Attribute in der Kunst«. Reclam 2. Aufl. 2011, Stutt-
gart.

Lurker, Manfred [Hrsg.] in »Wörterbuch der Symbolik«. 
Kröner 1991, 5. Aufl., Stuttgart.

Michel, Paul [Hrsg.] in »Tiersymbolik: Schriften zur Sym- 
bolforschung, Bd. 7«. Peter Lang Publishing (1991), 
Bern u.a. Onlinezugriff auf Sonderdruck: https:// 
www.imagomundi.biz/wp-content/uploads/2019/ 
08/PNSY12-Tiersymbolik.pdf. Zugriff: 18.10.2020.

Mundkur, Balaji in »The Cult of the Serpent: An Interdisci-
plinary Survey of its Manifestations and Origins«. 
State University of New York Press 1983, Albany.

Narby, Jeremy in »Die kosmische Schlange: Auf den Pfaden  
der Schamanen zu den Ursprüngen modernen 
Wissens«, Klett–Cotta 2018, 7. Aufl., Stuttgart.

Nissenson, Marilyn; Jones, Susan in »Snake Charm«. 
Abrams 1995, New York.

Ovidius Naso, Publius (Ovid) in »Metamorphosen: Aus 
dem Lateinischen von Erich Rösch«. Deutscher 
Taschenbuch Verlag 2004, 5. Aufl., München.

Warburg, Aby in »Schlangenritual: Ein Reisebericht«. 
Wagenbach 1992, Berlin. 

Wuethrich, Christina [2013] in »Die Rückkehr der 
Schlange«. Zugänglich: https://wuethrich.eu/de/ 
2016/09/03/die-ruckkehr-der-schlangen/. Zugriff: 
20.10.20. 

Zimbardo, Philip G.; Gerrig, Richard J. in »Psychologie«. 
Pearson–Studium 2006, München.

Literatur


