
Kunsthistorisches  
                  oder

[1D]



         IM 
WANDEL:
      DAS BILD
          DER 
SCHLANGE
  – EIN 
KABINETT  
      DER 
KURIOSITÄ-    
      TEN

Tik Tok. Stilrichtungen ändern und entwickeln sich stetig – und damit das Ästhetikverständnis der Zeit.  
Nicht selten schlagen Schönes und Erstrebenswertes in Gegenteiliges um, bis irgend-
wann zurückgeblickt wird und Altes in Neuem einen Platz findet. Die Morphologie der 
Kunst folgt keiner Geradlinigkeit und mehr einer Amplitude. Von Anbeginn ist die Schlange 
ein universeller Teil dieses Spannungsfelds. Spannend zu sehen ist, welche Gestalt sie 
und ihre außerordentliche Symbolträchtigkeit im Laufe der Zeit annimmt, und – wie ihre 
eigene Haut – wieder ablegt.

Kunsthistorisches  
                  oder

Ein Essay von Coco Lobinger



(1)		  Von der frühgeschichtlichen Schlange
Die Künstler:innen hatten schon immer die Wahl, ob sie sich naturnah oder lieber fern ausdrücken wollen, wobei bei-

des möglich ist. Die Schlangenlinie ist die Linie, welche sich zwischen Realität und Phantasie win-
det. Bereits in der Steinzeit werden schlangenhafte Linienüberlagerungen mit den Fingern in 
weichen Lehm gezogen oder in Knochen geritzt. In diese lassen sich sämtliche Alltagsszenerien 
hineininterpretieren. In der anschließenden Bronzezeit werden diese Linien immer ornamentari-
scher.1 Irgendwann sind Mythen und Symbole so geläufig, dass auch sie dieser Wahl unterliegen.  

(2) 		  Antike Ikonografie – Die Schlange ist göttlich
Im Alten Ägypten sind die Darstellungen bereits figurativ, sei es im Schmuck-
handwerk oder in der Steinmetzkunst. Die symbolische Uräusschlange in 
Gestalt einer Kobra soll Schutz sowie Gnade bringen. Meist ist es die Göttin 
Wadjet, die in der Uräusschlange erscheint und welche mit als die älteste und 
wichtigste Gottheit im Nildelta gezählt wird.2 Da auch den Pharaon:innen ein 
göttlicher Stellenwert beigemessen wird, wundert es nicht, dass diese mit 
jeweiligen Attributen geschmückt werden. Diademe mit einem, meist golde-
nem, Uräuskopf symbolisieren göttliche und royale Macht zugleich und bieten 
ihren Träger:innen unmittelbaren Schutz. Auch Armreife, Amulette und Sarko-
phage enthalten jenes schutzbringendes Schlangenemblem. Das Doppelsym-
bol der Nildelta–Kobra an der Seite eines Geier (Nekhbet)3, dem Symbol des 
ägyptischen Hochlands, gilt für ganz Ägypten.4 Kombinatorische Darstellun-
gen mit einer Sonnenscheibe drücken Wadjets Verbindung zum Sonnengott 
Re5 aus und verliehen ihr endgültig einen metaphysischen Status. Die ägypti-
schen Hieroglyphen – bekannt für ihre Bildlichkeit – beinhalten zahlreiche, teils 
ebendiese kombinatorischen Charaktere.6

Doch sind es zwei andere Charaktere der ägyptischen Antike, welche im spä-
teren Kunstschaffen eine ikonische Rolle einnehmen, die bis in die Gegenwart 
reicht: Die Ouroboros–Weltschlange7 (→ 2D Symbole und Mythen) sowie die  
Kleopatra. Letztere unterliegt unmittelbar dem Schlangenmotiv. Sie wird unzäh-
lig und in drei Varianten rezipiert: orientalisiert mit Kobra (Hans Makart Der Tod 
der Kleopatra 1875) oder europäisiert mit Natter8 (Guido Reni eb. 1640), wobei 
eine Mischform möglich ist (Hans Makart eb. 1876). Insbesondere wird Kleo-
patra aber erotisiert9 und ihr Freitod romantisiert (→ 2D Symbole und Mythen). 
In der altägyptischen Hochkultur ist neben der Schlange der vergleichsweise 
hohe Stellenwert der Frau erkenntlich. 

Auch aus der griechischen Antike sind die göttlichen Schlangenwesen nicht 
wegzudenken. Gerade die minoische Kultur Kretas spielt – mit ihrem ausge-
prägten Schlangenkult – bereits in der Bronzezeit eine entscheidende Rolle für 
die Bedeutung und Gestaltgebung der Schlange10. Durch Macht– und Kulturer-
schließungen wird die göttliche Schlange im gesamten Raum der klassischen 
Antike11 einflussreich.12 
		  Die Mythologie dient als Motivgrundlage für Skulptur, 
(Vasen–)Malereien und Schmuck: So wird im Schmuckhandwerk gerne der 
halbsterbliche Herakles13 durch den gleichnamigen Heraklesknoten symboli-
siert. Dieser doppelte Knoten verweist auf seine Kindheit, in welcher er gleich 
zwei Schlangen mit der bloßen Hand erwürgt haben soll. Wie dem Uräusdia-
dem, wird dem Knoten eine schützende Bedeutung zugeschrieben. Auch spi-
ralförmige Schlangen–Armreifen14 aus Gold und Ouroboros–Ringe werden zu 
charakteristischen Unisex–Accessoires des bereits erwähnten Raums; beson-
ders in Rom, Etrurien und Ägypten.15 Das kosmische beziehungsweise Weltei 
ist das altgriechische Symbol der göttlichen Prädestination16 und wird noch oft 
rezipiert werden. In der (späteren) Malerei werden Erinnyen17 gerne mit schlan-
genumwickelten Armen und Diademen dargestellt. Die ambivalente Symbolik 
der Schlange wird durch beliebter werdende Medusen–Rezeptionen und die 
der Rachegöttinnen verstärkt. 				    Selbst in vielen Hochkulturen, die (weit) über 

den Mittelmeerraum gehen, spielt die Mehrdeutigkeit eine zentrale Rolle.18 Als 
transzendente Mediatorin vermag die Schlange den Himmel mit der Erde ver-
binden und sowohl über die Schöpfung, als auch  die Vernichtung verfügen. 
Nicht selten wird sie doppelköpfig dargestellt.19



1	 Vgl. Hofmann (2014), S. 15ff.
2 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 38.
3 	 Vgl. Aldred (1971), S.130, zitiert in  

	 Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 40.
4 	 Vgl. Wilkinson, (1971), S. 130, zitiert in  

	 Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 40.
5	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 38ff.
6 	 Unicode (1991–2020).
7 	 Vgl. Frutiger (1989), S.250f. 
8 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 31.
9 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 134.
10 	 Minoische Schlangengöttin und Diskos von 	

	 Phaistos. Beide aus der Bronzezeit, 	
	 Archäologisches Museum Heraklion.

11 	 Dieser umfasst das Alte Griechenland,
		  das Römische Reich bis Britannien und 	

	 dem Rheinland sowie Altorientalen  
	 mit Ägypten, Mesopotamien, Persien 	
	 und Byzanz. 

12 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 46f.
13 	 Lat. Herkules.
14	 Der Schlangenkopf zeigt in der Antike nach  

	 unten in Richtung Handgelenk.  
	     Vgl. Hoffmann; Davidson (1965), S. 6  
	 und Arias; Hirmer (1960), Tafel 103; 	
	     zitiert in Kat. Ausst. Serpentina 	
	 (2011), S. 58.

15 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 50ff.
16 	 Vgl. Frutiger (1989), S. 248.
17 	 Lat. Furien.
18 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 60ff.
19 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 30f.
20 	 Beigbeder (1998), S. 333f.
21 	 »[…] schlangenartiges Fabeltier, […] Über-	

	 winder des Bösen, […] mit Krone als	
	 Schlangenkönig ein Symbol des Teufels.«  
	     Kretschmer (2008), S. 49.

22 	 Beigbeder (1998), S. 333f.
23 	 Vgl. Beigbeder (1998), S. 337.
24 	 Vgl. Beigbeder (1998), S. 337f. 
25 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 113.
26 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 74.
27 	 Darunter sind Spinxen und andere Hybride 
		  aus anthropomorphen Echsen, Vögel	

	 (Sirene, Harpyie).
28 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 52. 
29 	 Vgl. Dittrich (2005), S. 446.
30 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 52f.
31 	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 367.
32 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 52f.
33 	 Wundram (2004), S. 58.

(3)		  Mittelalter – Die Schlange ist stark, dann ist sie der Teufel
Schließlich setzt die Romanik in ganz Europa ein. Durchwachsen wie das just 
begonnene Mittelalter, ist das Bild der Schlange: »Darstellungen von Schlan-
gen und Drachen sowie davon abgeleitete Figuren treten in der romanischen 
Kunst häufig auf.« Überhaupt sollen es »[d]rei Schlüsselsymbole [sein], die den 
Ausgangspunkt für zahlreiche ikonographische Entwicklungen der Romanik 
bilden: der Löwe, der ypsilonförmige Baum und als drittes die Schlange, wobei 
die Schlange das älteste Symbol ist.«20 In der Romanik gilt der Löwe als Antago-
nist zum Drachen. Dieser ikonographische Dualismus besitzt hier besondere 
Bedeutungsnähe zur chinesischen Astrologie sowie zur Yin–Yang–Philosophie. 
Die Charakteristiken der Schlange definieren sämtliche Hybridwesen. Der 
Übergang zum Drachen oder Basilisken21 ist fluid und teilweise kaum mehr 
zu unterscheiden. Nicht nur ihre Erscheinung, auch ihre Bedeutung ist höchst 
polyvalent. »Drache und Schlange sind in der romanischen Kunst meist mit 
Hörnern ausgestattet, die für Macht und Fruchtbarkeit stehen.«22 
		  Doch ist das ambivalente Bedeutungsverhältnis der 
Schlange noch ausgeglichen. Sie gilt als bedeutungsgleich zum Löwen und 
repräsentiert somit ebenfalls Stärke. Wobei es einen wesentlichen Unter-
schied zu beachten gilt: Werden Löwen äußerst realistisch abgebildet, erschei-
nen Schlangen vorwiegend in Gestalt geschwungener Ornamente. So sind 
sie zwar kaum als Tierwesen zu erkennen und doch präsent! Ihre Abstrakt-
heit lässt sich weniger durch ihre naheliegenden Schnörkelanatomie erklä-
ren. Vielmehr unterliegt die romanische Ikonographie unterschiedlicher geo-
grafischer Einflüsse: Die Löwendarstellung wurde aus Mesopotamien in das 
europäische Frühmittelalter gebracht. Zur selben Zeit unterliegt das Schlan-
genhafte keltischen und ägyptischen Verflechtungen, was Schlangendarstel-
lungen nach mesopotamischen Idealen23 nicht negiert. Diese  tierähnlicheren,  
sinuswellenförmigen Schlangenwesen mit zwei konträren Köpfen bleiben, 
neben dem Ouroboros und am meisten der Spirale, eine beliebte Gestalt. Sie 
sind sogar derart stilisiert, dass auch andere Tierdarstelllungen die charakte-
ristischen Posituren mimen können.24			      Mit der Verbrei-
tung des Christentums verschlechtert sich der allgemein göttliche Ruf der 
Schlange. Im Hochmittelalter ist die Schlange primär negativ bis teuflisch 
konnotiert und verschwindet aus dem privaten Raum. Bis zum Rokoko (ein 
halbes Jahrtausend!) scheint es keinen Schlangenschmuck in der westlichen 
Welt zu geben.25 Erst mit der Aufklärung wird die Schlange wieder zentral für 
die angewandte Kunst und ein beliebtes Motiv in allen Gesellschaftsschich-
ten.26 Profanes prägt dann das neue Kunstschaffen und Ästhetikverständ-
nis. Doch solange die Kirche absoluten Stellenwert in der Gesellschaft besitzt, 
beschränkt sich die Kunst im Wesentlichen auf Sakrales. 

In der Gotik wird das Spannungsfeld zwischen Eva und der Schlange zum zen-
tralen Kunstgegenstand. Die Schlange wird als aktive Verführerin verstanden. 
Sie ist der Satan selbst. Nicht selten wird der Schlange und anderen mysteriö-
sen Mischwesen27 ein Frauenkopf aufgetragen, da Weiblichkeit als allgemein 
boshaft gilt. Das sprichwörtlich groteske Frauenbild wird auch Eva zum Leid. 
Sie wird nicht minder sündhaft dargestellt, gilt als der Versuchung und Adam 
unterlegen28 – und somit dem männlichen Geschlecht. Das Wiener Dyptichon 
(Hugo van der Goes nach 1479) zeigt auf der linken Tafel ebendiesen (weibli-
chen) Sündenfall mit der (männlichen) Erlösung als sein Pendant.29

(4) 		  Renaissance – Die Wiedergeburt einer Reputation
Erst mit Anbruch der Renaissance wird der gute Ruf der Schlange wiederbe-
lebt. Der Protestantismus verweist auf das Fehlen anthropomorpher Gestalten 
in der Bibel. Albrecht Dürer und Lucas Cranach der Ältere folgen diesem Ruf. 
Zwar bleibt der Sündenfall weiterhin Thematik in Kunst und Kultur, jedoch 
nicht mehr eindimensional negativ.30 Giulio Romano greift in Eine Allegorie der 
Unsterblichkeit (um 1520) auf das Ouroboros–Symbol zurück.31 Humanistische 
Strömungen verweisen auf den freien Willen der Menschen und interpretierten 
die Begegnung der paradiesischen Schlange als bereitwilliges Lernen.32



Die Bildungsreform ist insbesondere dem modernen Buchdruck zu verdanken. 
Mit diesem verbreiten sich die neuen Strömungen rasant. Gutenbergs Erfin-
dung legt einen gesellschaftlichen Grundstein. Der Buchdruck ist Wegbereiter  
für Nachschlagewerke sowie für die (Druck–)Grafik. Allgemeinwissen ist plötz- 
lich nicht mehr ausschließlich der Oberschicht vorbehalten. Die Realität wird 
auf den Boden der Tatsachen zurückgeholt, wird greifbar. Simultan dazu das  
Bild der Schlange. Gut hundert Jahre nach dem Einsetzen der Renaissance in Oberitalien blüht 

diese in Mitteleuropa auf. »Die vervielfältigende Technik von Holzschnitt und 
Kupferstich breiten das Firmengut der Renaissance rasch aus.«33 Bildungsrei-
sen nach Italien werden besonders attraktiv. Die Alpen stellen keine schwer 
überwindbare und somit stilistische Grenze mehr dar. Die Vereinigung von 
Realität und Idealität der Klassik nimmt zudem einen Einfluss.34 Bis zum frühen 
20. Jahrhundert bestimmt die Gegenständlichkeit das Ästhetikverständnis 
und löst sich von dem byzantinischen, »mittlerweile bis zur Erstarrung gestei-
gerten [Linienstil]«.35

Die realistische Bildhauerei wird wiederentdeckt; die Laokoon–Gruppe wird es 
sprichwörtlich. Die zwischenzeitlich verlorengegangene Skulptur begeistert  
nun die Menschen, welche sich wieder für die Antike interessieren. Die aus 
dem Hellenismus stammende Figurengruppe zeigt den Helden Laokoon mit 
seinen beiden Söhnen im dynamischen Kampf mit zwei begierigen Schlangen. 
Die Skulptur wird zum klassizistischen Ideal und wird bis heute unnachgiebig 
rekonstruiert.36 	   Zudem taucht in der Hochrenaissance die ornamentarische 

Groteske mit ihren pflanzlichen Rankenstil auf.37 Das Groteske ist von ihr zu 
unterscheiden, wobei der »Wildwuchs«38 wohl des selben etymologischen 
Ursprungs stammt.

(5) 		  Manierismus – Die Schlange ist zum himmelhoch
Schön und wild ist auch der Manierismus. Die aufregende Passage zwischen 
Renaissance und Barock definiert sich sprichwörtlich durch ihre Eigenart. 
Dabei trifft die Begrifflichkeit »Manie« das Wesen der Epoche jedoch besser 
als »Manier«,39 also Benimm und eigentliche Wortherkunft. 
		  Charakteristisch ist der Aufbruch des Idealen und des 
Starren. Im 16. Jahrhundert wird die Bewegung zum zentralen Aspekt in Malerei, 
Bildhauerei und Architektur. Selbst »Bildthemen, die ihrer Natur nach zu Statik 
und Ruhe prädestiniert sind, [werden] scheinbar in einen zeitlichen Ablauf ver-
setzt.«40 Hervorzuheben ist an dieser Stelle die Figura Serpentinata. Jene – für 
den Manierismus typische – Darstellungsform bezeichnet die um sich winden-
den Körper, welche sich zum Himmel empor räkeln. Es ergeben sich dynami-
sche Kompositionen, welche wenig mit der animalischen Gestalt zutun haben. 
Vielmehr ist es die verdrehte Haltung der Protagonist:innen und das in sich ver-
schlungen sein, was den Namen rechtfertigt. Die Künstler:innen der Zeit lieben 
sie. »In der Skulptur äußert sich geradezu ein Zwang [eine Manie?!] zur Bewe-
gung, vor allem im Bereich der Stand– bzw. Sitzfigur und der Figurengruppe. 
Bereits um 1470 hatte sich die Befreiung der Statue von einer Hauptansicht zu-
gunsten der Mehransichtigkeit vollzogen.«41 
		  Die perfekte Ausarbeitung der Figura Serpentinata gelingt 
Giambologna mit seiner Skulptur Raub der Sabinerin (1581–83).42

(6) 		  Barock und Rokoko – Die Schlange ist am Ende tot
Die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts ist von gesellschaftlichen, sozialen sowie 
politischen Ambivalenzen geprägt. Die Epoche des Barocks, welche aus meh-
reren Zentren in Europa hervorgeht, zeichnet sich nun durch eine dramatische 
Inszenierung der äußerst realistischen Darstellungen aus, welche nicht zuletzt 
an der kontrastreichen Licht– und Schattengebung hängt.43 
		  Das düstere Selbstportrait des Michelangelo da Caravaggio 
als Medusenhaupt (um 1600), erfüllt ebendiese barocken Eigentümlichkeiten. 
Gian Lorenzo Bernini dreht mit der gleichnamigen Büste (um 1635) die Tragik 
um: er versteinert die Gorgo. 								      

In der sakralen Ikonographie wird das Bild des infantilen Jesus Christus als  
»Triumphator über die Erbsünde« beliebt. Die Allegorie gelingt Caravaggio in  
Madonna dei Palfrenieri (1605): Barfüßig zertritt die Maria mit dem nackten 



Christuskind – ihn dabei haltend, unterstützend – einen wortwörtlich unter-
legenen Schlangenkopf. Auch die Immaculata Conceptio (1767–69) des  
Giambattista Tiepolo macht es ihr gleich.44			 
	 Das pessimistische Weltbild spaltet sich schließlich: Einerseits 
mündet es in überspitzter Ornamentik, wobei das »Tangentenspiel des Rokoko 
eine Metapher für die [aristokratischen] Konstellationen«45, sprich Ungleichheit 
ist. Andererseits bringt es das profane Vanitas46–Stilleben hervor. Meist signi-
fizieren der Totenschädel und andere leblose Objekte die Vergänglichkeit. Die 
Schlange verweist lebendig auf den Tod.47 

(7) 	 Humanismus – Die Schlange und andere Kuriositäten 
Letztlich sind es die Naturstudien, welche umfassend in die Kunst einziehen. 
Die Menschen wollen von nun mehr über die Wunder der Welt und der Natur 
wissen. Die moderne Zoologie wird begriffen. Sie zeichnet sich durch explizite 
Art– und Gattungsbestimmung, sprich Klassifizierung aus. In Conrad Gesners 
Historia Animalium (1559) wird sie erstmalig publik. Im Systema Naturæ (1735) 
von Carl von Linné verfestig sich das Verzeichniswesen durch die systemati-
sche Nomenklatur. Die Schlange wird nicht nur theoretisch, sondern auch bild-
lich analysierter Gegenstand in allerlei Nachschlagewerk. Die Künstler:innen 
bedienen sich vermehrt lexikalischer oder gar natürlicher Vorlagen. Die Natura-
liensammlungen werden so sehr geschätzt, dass ein ganzer Wettlauf nach den 
Schätzen entsteht.48 

34 	 Vgl. Wundram (2004), S. 57f.
35 	 Wundram (2004), S. 10.
36 	 Seewald (2016).
37 	 Vgl. Hofmann (2014), S. 80ff. 
38 	 Das Wort ist Friedrich Schlegel entnommen,  

	 welcher 1800 in seinem Gespräch über 	
	 die Poesie in Bezug auf (die stilverwand- 
	 ten) Arabesken in Kunst und Literatur 	
	 nimmt; zitiert in Hofmann (2014), S. 82.

39 	 Lein; Wundram (2008), S.10ff.
40 	 Lein; Wundram (2008), S.13.
41 	 Lein; Wundram (2008), S.13f.
42 	 Vgl. Lein; Wundram (2008), S.228ff.
43 	 Burbaum (2003), S. 11ff. 
44 	 Vgl. Kretschmer (2008), S. 367ff.
45 	 Hofmann (2014), S. 85.
46 	 Lat. Vergänglichkeit, Nichtigkeit.
47 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 95.
48 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 89f. 
49 	 Vgl. ebd.
50 	 Kunsthistorisches Museum Wien (o. J.).
51 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 40f.
52 	 Griechisches Fabel– bzw. Drachenwesen 	

	 mit zwei Köpfen.
53 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 90f.
54 	 Vgl. Trunz (1983), S. 127ff.
55 	 Eine präzise, zeitliche Einordnung ist 	

	 schwierig.

		  Einen bedeutenden Beitrag für die immer umfangreiche-
ren Cabinets of Curiosities leistet der Apotheker Albertus Seba. Für seine natur-
historischen Studien bereist er die ost– und westindischen Überseegebiete und 
tauscht im Handel mit Seeleuten Medizin gegen die unterschiedlichsten und,  
für Europa, exotischen Exemplare aus dem Mineral– und Tierreich. Dadurch stei-
gert sich nicht nur der Umfang seiner Sammlungen, sondern gleichermaßen 
seinen Ruf. Ein vierteiliger Sammelband (1734–65) stellt schließlich sein Natu-
ralienkabinett in Buchform dar: Locupletissimi Rerum Naturalium Thesauri, 
kurz Thesaurus. Die Enzyklopädie beinhaltet zahlreiche Kupferstiche des Pieter 
Tanjé. Insbesondere die Schlangendarstellungen gelten als die lebhaftesten und 
naturgetreusten der Zeit. Doch finden noch fantastische Hybride in Sebas The-
saurus einen Platz, sofern die jeweiligen Körperteile einer naturalistischen Basis 
fundierten, wie beispielsweise die der Hamburger Hydra.49 

		  Ähnliches erscheint in Das Haupt der Medusa (um 1617/18)50, 
deren Anfertigung spezifisch aufgeteilt sein soll. Kunsthistorische Untersuchun-
gen deuten darauf hin, dass der Gorgokopf aus der Hand Peter Paul Rubens 
stammt. Die Fauna dagegen die der Frans Snyders. Alle Schlangen basieren 
auf europäischen (ungiftigen) Ringelnattern. Bis auf zwei im Vordergrund. Sie 
besitzen kein existentes Vorbild:51 Eine als Schnecke aufgerollte und mit einem  
Marderkopf und ein doppelköpfiger Amphisbeana.52 
		  Dass sich die Kunst und Wissenschaft immer mehr verei-
nigen, ist auch an den Werken des Mark Catesby deutlich. Der Naturhistoriker 
verbringt Anfang des 18. Jahrhunderts zehn Jahre in den britischen Kolonien, 
um exotische Spezies zu erforschen. Mit seinen gewonnen Erkenntnissen 
gelingt es auch ihm das Bild der Schlange vollkommen zu entmythisieren. Er 
publiziert The Natural History of Carolina, Florida, and the Bahamas Islands 
(1731), das erste Sammelwerk für die amerikanische Tier– und Pflanzenwelt 
inklusive handkolorierter Radierungen und Aquarelle. Er illustriert die Natura-
lien dafür selbst.53 							             In Weimar entsteht 

der Schlangenstein, welcher seit 1787 (figurativ) auf den Genius Huius Loci des 
Ilmparks, den Geist dieses Ortes, hinweist.54

	
(8) 		  19. Jahrhundert – Die Schlange ist eine Femme Fatale
Keine Stilepoche, sondern vielmehr künstlerische Haltung des 19. Jahrhunderts55 
ist der Symbolismus. Allein die Bezeichnung deutet klar auf seine außerordent-
lichen Assoziationsmöglichkeiten, welche geladen von Emotionen sind und 
in welche die geballte Schlangensymbolik nur allzu gut passt. Die Grenzen zu 
anderen expressiven Strömungen sind dagegen unscharf, wie beispielsweise 
zum Jugendstil oder dem dekadenten Fin de Siècle. Die bis dato gegenwärti-
gen Bestrebungen nach Realismus und Rationalismus werden durch romanti-



sierende Sehnsüchte wieder gebrochen, die später eine gar melancholische bis 
dystopische Färbung bekommen. Kunstwerke der Gotik dienen als Licht– und 
Stimmungsvorbild.56 Naturalistische Darstellungen vermischen sich wieder 
zunehmend mit mythischen und surrealen Attributen, die dennoch von enor-
mer Fotorealität und Detailgenauigkeit zeugen. Die Idee wird der Gegenständ-
lichkeit übergeordnet und daraus resultierend die Realismusdebatte beflügelt:57  
Die Suche nach Existenzen, welche über die menschliche Wahrnehmung 
gehen und im Unterbewusstsein sitzen. Die Tugend weicht dem Amüsement. 
Thematiken wie Sex und Psyche werden wesentlich. Männliche Begierden 
bestimmen den Ausdruck. 			         Die Schlange des Symbolis-
mus ist eine wunderschöne und vernichtende Femme fatale. Sie wird in zahl-
reichen Werken aufgegriffen. Franz von Stuck malt die Medusa (um 1891). Mit 
ihrem entstellten Gesicht übt sie eine massive Anziehungskraft auf ihr Publikum 
aus und lässt es bei der Interpretation hin– und hergerissen, ob sich der Aus-
druck erschreckt oder hypnotisierend zeigt. In Das Laster (1894)58 sowie in Die 
Sinnlichkeit (um 1889) und in Die Sünde (um 1912) ist ihre Ausstrahlung wiede-
rum annähernd aggressiv: Ihr düster schimmernder und insbesondere massiver 
Körper umschlingt einen feinen, blassen Frauenkörper. Beide Augenpaare – die 
der Schlange und der Frau – blitzen lüstern und durchdringend unter der dunk-
len Haarmähne hindurch. Als Femme Fatales der Antike gelten die Medusa und 
Kleopatra. Sie werden seit der Renaissance erotisiert.59
		  Auch die Literatur wird vom symbolischen Ideenreichtum 
und Bildgehalt der Zeit beeinflusst. So taucht die lüsterne Schlange in Charles 
Baudelaires  Blumen des Bösen (1857) auf (→ UD Scales). 

56 	 Vgl. Wolf (2002), S. 41ff.
57 	 Vgl. Wolf (2002), S. 22.
58 	 Das Bild gilt als verschollen; 
		  Vgl. Hofmann (2014), S. 102.
59 	 Vgl. Nissenson; Jones (1995), S. 134.
60 	 Barten (1989), S.88.
61 	 Das Gemälde gilt heute leider als verloren; 	

	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 12.
62 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 115.
63 	 Nissenson; Jones (1995), S. 133.
64 	 Vgl. Kat. Ausst. Schmuck–Kunst im Jugend- 

	 stil (1999), S.128.
65 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 32.
66 	 Vgl. Hofmann (2014), S. 144f.
67 	 Partsch (2002), S. 54.
68 	 Reißner; Wolf (2003), S. 82ff.

(9) 		  20. Jahrhundert – Die Schlange bäumt sich auf
Mit den aufrührenden Zeiten des Jugendstils um die Jahrhundertwende wird 
die Kunst schließlich in ganz Europa aus den traditionellen und akademischen 
Angeln gehoben. Unterschiedliche Disziplinen wie Architektur, Kunsthand-
werk, Grafik und Malerei vermischen sich. Die Formensprache löst sich von 
der starren Detailtreue. Organisches sowie Dynamisches repräsentieren das 
avantgardistischen Schaffen. Silhouetten und Ornamentik kehren zurück und 
bedienen sich vermehrt einer Stilsprache, die insbesondere dem japanischen 
Holzschnitt entlehnt ist.60 Gustav Klimts Hygieia (um 1907)61 balanciert nun mehr 
eine ornamentarische Zierde als mimetische Äskulapnatter. Der Plakatpionier 
Henri de Toulouse–Lautrec lässt die Schlange wie eine Federboa (oder anders-
herum?) um die Pariser Tänzerin Jane Avril (1899) schlängeln. Im mediterranen 
Europa nimmt selbst der urbane Raum zoomorphe Gestalten an, die insbeson-
dere Antoni Gaudí zu verdanken sind.62					         Im Art Déco übernehmen sämtlicher 

Schmuck und weitere Dekorationsstücke die geringelte Morphologie. Unter 
René Lalique zeigt sich die Schlange auf gläsernen Flacons, Vasen, Broschen 
und Handtaschen:

 »Lalique took an innovative, even revolutionary, step forward: the 
coiled snake is both the decoration and the form of the vessel itself. 
The snake is the vase.«63

Wilhelm Lucas von Cranach widmet ihr den Großteil seiner Schmuckstücke. 
Nicht nur, weil er als Nachfahre der Weimarer Künstler:innenfamilie, selbst 
eine geflügelte Schlange im Familienwappen trägt, sondern weil der Zeitgeist 
wieder einmal durch gesellschaftliche Niedergänge und daher pessimistische 
Symbolisierung bestimmt ist. Cranach vermischt figurativ schreckliche Natur-
gewalten mit erneut populär gewordenen Mythen. Durch aufwendige Anferti-
gungen aus edlen Materialen und der üppigen Begabe an Diamanten gelingt 
es ihm, das archetypisch Schreckliche zu ästhetisieren.64 Die Schlange wird 
nun derart multipel im Kunsthandwerk zitiert, dass es scheint, als werde ihre 
Abwesenheit im Schmuck der Renaissance und des Barock nachgeholt.65 Die 
Visualisierungen reichen von schlicht und filigran bis diamantenbesetzt und 
pompös.



Das schließlich von zwei Weltkriegen erschütterte Europa drückt seinen 
Unmut mit Gegenpositionen aus (Max Ernst Les Vipères, Collage von 1931). Im 
Bauhaus wird unter Kandinsky und vielen weiteren das Lineare und Komple-
mentäre hochgelobt (Wassily Kandinsky Punkt und Linie zu Fläche 1926, Paul 
Klee Schlangenwege 1934).66 1924 wird der Surrealismus unter einigen Künst-
ler:innen manifestiert. Seine Anhänger:innen »kritisieren das verlogene und 
autoritäre Weltbild des Bürgertums« und wollen »die verlorene Identität des 
Menschen [durch den Wahrheitsgehalt der Träume] wiederherstellen«.67 Als 
Teil der unterbewussten Angst findet die Schlange zurecht ihren Platz in den 
Traumbildern der Zwischenkriegszeit (Pierre Roy Danger on the Stairs 1927/28).

1948 entsteht die COBRA, »eine antiästhetische Ausrichtung«, die von Kopen-
hagen, Brüssel und Amsterdam ausgeht. Sie bezeichnet keine Schlange per 
se. Die Initialen der Gründungsstädte bestimmen den Namen der neuen 
Kunstbewegung68, doch die Allegorie ist unmissverständlich: Die Königin der 
Schlangen ist jetzt Anti–Kunst. Sie bäumt sich auf, ist expressiv, impulsiv und 
gestaltlos zugleich. 				     Mit dem sozialen Wohlstand der darauf-
folgenden Jahrzehnte zeigt sich die Schlange wieder fest umrissen und präch-
tig. Im Hause Cartier werden 1969 ein üppiges Schlangencollier und ähnliche 
Kostbarkeiten entworfen.69 Die Medusa wird zum unverwechselbaren Gesicht 
Versaces.				    Simultan zieht die Schlange in die Popkultur ein. 
Mit der voranschreitenden Akzeptanz des Tattoos im westlichen Körperkult 
ziert sie sämtliche Körper mit einer Pseudo–Bedeutung. Schlangen und ostasi-
atische Drachen werden zu breit zitierten Motiven. Später sind es die verfloch-
tenen Tribals. Dass sich die Hautmodifizierung in mehreren Gesellschafts-
schichten an Beliebtheit erfreut, zeigt sich am Beispiel des späteren Königs 
Georg V. von Großbritannien. Dieser brachte sich bereits 1881 einen gestoche-
nen Drachen als Souvenir von seiner Japanreise mit.70

Der relativ jungen Filmgeschichte dient die außerordentliche Ambiguität der 
Schlange. Innerhalb kürzester Zeit werden diese exzessiv abgehandelt: Sie 
ist der Schrecken (Die Schlange im Bett 1958; Indiana Jones 1981; Snakes on a 
Plane 2006). Sie ist hypnotisierend (Das Dschungelbuch 1967). Sie ist gutmütig 
(Kung Fu Panda 2008). Sie ist ein Sexsymbol (Das indische Grabmal 1959, From 
Dusk Till Dawn 1996) oder eine Todbringerin (Cleopatra 1963).71

(10) 		  Die kontemporäre Schlange 
Doch deuten diese recycelten Rezeptionen nicht auf das Ende ihrer Neuge-
stalt hin: War es primär die Gerade, welche die Baukunst des 20. Jahrhundert 
definierte, kehrt um die Jahrtausendwende das konstruierte Kurvenspiel in die 
avantgardistische Architektur zurück. An dieser Stelle möchte ich zumal zwei 
Beispiele aus Spanien betonen: Die Bodegas Ysios (1998–01) von Santiago Cala-
trava mit seinem sinuswellengleichen Dach, sowie das kurvenreiche Hotel 
Marqués de Riscal (2006) von Frank O. Gehry auf dem gleichnamigen Weingut.

   		     In der bildenden Kunst sind es Kate MccGwires gefiederte 
Schlangenhybride, mit welchen die Künstlerin die Ambivalenzen aufrecht erhält 
und dem unbewusst Träumerischen neuartige Präsenz verleiht. Die Skulptu-
ren sind düster und elegant; durch ihre Figur mystisch und durch ihr Federkleid72 
gleichermaßen heimisch.73 Doch sind sie vor allem eines: noch nie zuvor gesehen! 

		  Und als die Schlange zu 
guter letzt in die Digitalität 	  
		  eingeht, verliert sie  
keineswegs eine Dimension:  
Sie wird ultradimensional.

69 	 Vgl. Kat. Ausst. Serpentina (2011), S. 144.
70 	 Vgl. Fisher (2017), S. 247f. 
71 	 Vgl. Arte (2015).
72 	 MccGwire verwendet für ihre Skulpturen  

	 die Federn von britischen Elstern  
	 und Stockenten. Vgl. Staugaitis (2018).

73 	 Staugaitis (2018).
74 	 Mimesis:  

	 [1a] (in der Antike) nachahmende Darstel- 
	 lung der Natur im Bereich der Kunst. […].

75 	 Mimikry: 
		  [1. Zoologie] Fähigkeit bestimmter Tiere, 	

	 sich zu schützen, indem sie sich der 	
	 Gestalt oder Farbe solcher Tiere anpas-	
	 sen, die von ihren Feinden gefürchtet 	
	 werden bzw. sich auf irgendeine Art  
	 gegen Feinde schützen können; 

		      [2. bildungssprachlich] Anpassung,  
	 die der Täuschung oder dem eigenen 	
	 Schutz dient.

76 	 Vgl. Hofmann (2014), S. 25.



		  Und als die Schlange zu guter letzt in die Digitalität eingeht, 
verliert sie  keineswegs eine Dimension: Sie wird ultradimensional. Die Gene-
ration Y feiert zunächst die liebenswerte und nimmersatte Snake. Jüngst sind 
es die Face–Filter in der Mainstreamtechnologie, die der Schlange die Tore zur 
Mimesis74 und zugleich größter Beliebtheit öffnen. Denn die Schlange simuliert 
den Menschen eine Befähigung zur Mimikry75 und erfüllt ihnen damit endlich 
ihren sehnlichsten Wunsch nach Idealität. 		          Wirkt es, als würden sich die Menschen zuletzt die 

Schlange einverleiben, ist es die Schlange, welche die Menschen seit Anbe-
ginn in ihrem Bann agieren lässt. Für die Schlange gilt, was für die Kunst gilt: 
»Die Mehrsinnigkeit eines Kunstwerks ist umso dichter strukturiert, je weni-
ger Abbildfunktionen es befriedigen muß.«76 Als Verkörperung des Amorphen 
scheint sie ihren Untergang immer wieder selbst zu überwinden. �



Aldred, Cyril in »Jewels of the Pharaos«. Thames & Hudson 
1971, London.

Arias, Paolo E.; Hirmer, Max in »Tausend Jahre griechischer 
Vasenkunst«. Hirmer 1960, München.

Arte, Frankreich [2015] in »Die Schlange im Film«. Zugäng-
lich: https://www.arte.tv/de/videos/060662-010-A 
/die-schlange-im-film/.  Zugriff: 20.11.20.

Barten, Siegrid in »René Lalique, Schmuck und Objets 
d’art: 1890–1910; Monographie und Werkkatalog«.  
Prestel 1989, München. 

Beigbeder, Oliver in »Lexikon der Symbole: Schlüssel-
begriffe zur Bildwelt der romanischen Kunst«.  
Echter 1998, Würzburg. 

Burbaum, Sabine in »Kunst–Epochen; Barock, Bd. 8«. 
Reclam 2003, Stuttgart.

Dittrich, Sigrid u. Lothar, in »Lexikon der Tiersymbole: 
Tiere als Sinnbilder in der Malerei des 14.–17. Jahr-
hunderts«. Imhof 2005, 2. durchges. Aufl., Peters-
berg.

Falk, Fritz in »Schmuck–Kunst im Jugendstil: Lalique, 
Fouquet, Gautrait, Gaillard, Vever, Wolfers, Mas- 
riera, von Cranach«. Arnoldsche 1999, Pforzheim. 

Falk, Fritz in »Serpentina: die Schlange im Schmuck der  
Welt«; [Anlässlich der Ausstellung »Serpentine:  
Die Schlange im Schmuck der Welt« im Schmuck- 
museum Pforzheim vom 26.11.2011 – 26.02.2012]. 
Arnoldsche 2011, Pforzheim. 

Fisher, Michelle Millar in »Items: Is Fashion Modern?«. 
The Museum of Modern Art 2017, New York.

Frutiger, Adrian in »Der Mensch und seine Zeichen: 
Schriften, Symbole, Signete, Signale«. Fourier 
1989, 2. Aufl., Wiesbaden.

Hofmann, Werner in »Die Schönheit ist eine Linie:  
13 Variationen über ein Thema«. Beck 2014, 

	 München.

Hoffmann, Herbert; Davidson Patricia F. in »Greek Gold«. 
Von Zabern 1965, Mainz.

Kretschmer, Hildegard in »Lexikon der Symbole und Attri-
bute in der Kunst«. Reclam 2. Aufl. 2011, Stuttgart.

Kunsthistorisches Museum Wien [o. J.] in »Haupt der 
Medusa«. Zugänglich: https://www.khm.at/objekt 
db/detail/1626/?offset=0&lv=list. Zugriff: 01.11.20.

Lein, Edgar; Wundram, Manfred in »Kunst–Epochen; 
Manierismus, Bd. 7«. Reclam 2008, Stuttgart.

Metropolitan Museum of Art, New York, NY [2000–2020] 
in »Antefix: Head of Medusa: 4th Century BC«. 
Zugänglich: https://www.metmuseum.org/art/col-
lection/search/248379. Zugriff: 01.11.20.

Nissenson, Marilyn; Jones, Susan in »Snake Charm«. 
Abrams 1995, New York.

Partsch, Susanna in »Kunst–Epochen; 20. Jahrhundert I, 
Bd. 11«. Reclam 2002, Stuttgart.

Reißner, Ulrich; Wolf, Norbert in »Kunst–Epochen; 20. 
Jahrhundert II, Bd. 12«. Reclam 2003, Stuttgart.

Seewald, Berthold [2016] in »So sah das größte Kunst-
werk der Antike wirklich aus«. Zugänglich: https://
www.welt.de/geschichte/article159477379/So-
sah-das-groesste-Kunstwerk-der-Antike-wirk-
lich-aus.html. Zugriff: 01.11.20.

Staugaitis, Laura [2018] in »Serpentine Coiled Sculp-
tures of Found British Bird Feathers by Kate 
MccGwire«. Zugänglich: https://www.thisiscolos- 
sal.com/2018/01/seething-sculptures-kate-mcc 
gwire/. Zugriff: 20.11.20.

Trunz, Erich in »Der Schlangenstein«. Erschienen in Hahn,  
Karl–Heinz »Goethe–Jahrbuch. Bd. 100«. Böhlau  
1983, Weimar. Zugänglich: http://www.digizeit-
schriften.de/dms/img/?PID=PPN503540463_01
00|LOG_0015&physid=PHYS_0134#navi. Zugriff: 
20.11.20.

Unicode [1991–2020] in »Egyptian Hieroglyphs: Range: 
13000–1342F]«. Zugänglich: https://unicode.org/
charts/PDF/U13000.pdf. Zugriff 01.11.2020

Wilkinson, Alix in »Ancient Egyptian Jewellery«. Methuen 
1971, London.

Wundram, Manfred in »Kunst–Epochen; Renaissance, 
Bd. 6«. Reclam 2004, Stuttgart.

Wolf, Norbert in »Kunst–Epochen; 19. Jahrhundert, Bd. 10«. 
Reclam 2002, Stuttgart.

Literatur


